
Waardenwerk in de strijdigheid van het bestaan – een verkenning
(bewerking anno 2022 van de versie anno 2014)

Richard Brons

[Leader]

Dit verkennende artikel schetst mede tegen de achtergrond van ontwikkelingen in de GGZ

anno 2014 een vorm van ‘waardenwerk’ met als inzet een maatschappelijk breder gedragen

inclusiviteit1 en daarmee een rechtvaardiger samenleven. Deze vorm van waardenwerk

(´werken voor waarden´) zou men ook kunnen zien als een kwartiermaken in bredere zin.

Mijn zoeken naar voorwaarden voor een breder gedeeld moreel draagvlak voor de

strijdigheden van het bestaan, vertrekt vanuit de kritische filosofie van Lyotard, en dan met

name diens begrip van de differend als onrecht van strijdigheid die niet gehoord wordt. Ik

probeer dit begrip van strijdigheid in een ruimere morele context te plaatsen, waarin zekere

kernwaarden van rechtvaardig samenleven, ontleend aan onder anderen Levinas, Derrida, en

Lyotard zelf, nadere beschouwing verdienen.

[Leader]

Inleiding en samenvatting

Bij Lyotard is de strijdigheid van het bestaan en het daaruit voortvloeiende onrecht van

uitsluiting onvermijdelijk en inherent aan taal, logos en ‘menselijkheid’. Uitgesloten wordt

het onmondige, ongedisciplineerde, vormeloze, dat niet kan deelnemen aan de humanité en

daardoor ‘on-menselijk’ kan worden genoemd (Lyotard: L’Inhumain). Ik probeer aan te tonen

dat Lyotard met zijn opvatting van wat onrechtvaardig is, eigenlijk voorbij ziet aan de morele

dimensie waarin wat hij ´onmenselijk´ noemt juist ten grondslag ligt aan de mogelijkheid van

rechtvaardiger vormen van samenleven. In het nog-niet ‘volwaardige’ menselijke zitten

(pre-)cognitieve waarden besloten die kunnen ‘werken’ voor het ontwikkelen van een

existentiële draagkracht, die méér berust op een inclusief samenleven, en veel minder op

individuele slagkracht in een struggle for life. Deze waarden die zo zouden kunnen werken

zijn te vinden bij veel tijdgenoten van Lyotard en later: Levinas, Derrida, Merleau-Ponty,

Irigaray, Ricoeur, ook Lyotard zelf, en in ons taalgebied de laatste decennia ook Visker,

Kunneman en Oosterling. De kernwaarden die ik cruciaal vind en hier ter discussie stel als

opties voor kwartiermaken in bredere zin heb ik aan hen ontleend en bespreek ik in de tweede

deel van dit artikel: zichtbaarheid, onbestemdheid, gastvrijheid, passibiliteit en
kwetsbaarheid.

Strijdigheid als niet erkend onrecht – politiek en sociaal

Zorg om de zorg: we zien steeds grotere en toenemende strijdigheden tussen politieke en

zorgprofessionele discoursen waarin men pleit voor eigen kracht en sociale participatie en

daar tegenover ervaringen van zwakkeren en kwetsbaren die niet meer kunnen rekenen op de

ondersteuning die nodig is om te kunnen participeren of te putten uit vermeende bronnen van

eigen kracht. Sterker nog, hen schijnt vaak te worden aangerekend, dat ze zich niet kunnen

1 Inclusiviteit: de insluiting (re-)integratie) in de samenleving van achtergestelde groepen op basis van
gelijkwaardige rechten en plichten: cf Van Houten (2000), Kal (2001), Bolsenbroek en Van Houten
(2010)



conformeren aan het ‘neoliberale’ model. Met ingang van 1 januari 2015 start naar

verwachting een grote opschoning van eerst Wajong en daarna WIA, waardoor veel GGZ

cliënten in de bijstand dreigen terecht te komen, daarbij aangewezen op gemeentelijke

begeleiding naar de arbeidsmarkt2. In dit artikel wil ik eerst aanvoeren, dat zowel cliënten als

zorgverleners vaak worden geconfronteerd met het soort gevallen en gevoelens van onrecht

die de Franse filosoof J.-F. Lyotard differends noemde. (Lyotard 1983) Strijdigheden die

inhouden dat geleden onrecht niet als zodanig ter sprake kan worden gebracht, in ieder geval

niet kan worden gehoord en verstaan door partijen erop aan te spreken - evenmin neutrale,

niet betrokken partijen (rechter, bemiddelaar, kamerlid etc)

In de reflectie op zorg heeft in Nederland en België met name Doortje Kal het begrip

strijdigheid zoals bedoeld door Lyotard centraal gesteld in haar pleidooien en blauwdrukken

voor kwartiermaken. (Kal 2001, 2011, 2013) Kal en anderen wijzen op dergelijke

strijdigheden tussen medische discoursen en onmondige of zelfs sprakeloze patiënten. Die

patiënten of cliënten wordt in het medische discours, waartegen ze geen weerwoord hebben,

geen recht gedaan3. Kwartiermaken signaleert en agendeert in het verlengde daarvan

strijdigheden tussen dominante maatschappelijke, politieke en culturele discoursen enerzijds,

en de belevingswerelden van ex-patiënten en cliënten uit de GGZ die pogen te herstellen en te

re-integreren anderzijds. Daarnaast signaleert zij strijdigheden in de vorm van wrijvingen

tussen zorgverlenende instanties die in elkaars vaarwater zitten. Met de komende

veranderingen in de wetgeving inzake WAO, WIA en Wajong dreigt tenslotte de reeds

bestaande afstand tussen werkgevers en werkzoekenden met psychische problemen urgenter

worden dan ooit, juist ook wanneer deskundige begeleiding van gemeentewege zeker niet

altijd kan worden verwacht. Evenals Lyotard gaan Kal e.a. bij voorkomende gevallen en

voorbeelden van dergelijke strijdigheden uit van sociale, politieke en professionele discoursen

die met hun onderling nog vaak tegenstrijdige doelstellingen en belangen vooral de

zwakkeren en kwetsbaren onrecht aandoen, waar deze zich niet kunnen verweren omdat er

gezien vanuit die discoursen letterlijk geen sprake kan zijn van onrecht. Dit soort onrecht is

met andere woorden ‘taalkundig’ onpresenteerbaar. In Lyotard’s phrase-filosofie gaat het

echter bij deze taallogische, begripsmatige onpresenteerbaarheid vooral om de daarbij

meekomende uitsluitingen en categorieën van morele aard.4

Strijdigheid van het bestaan: postmoderne individuen, discoursen en lichamen

In de ‘phrase-filosofie’ van Lyotard lijkt het principe van de strijd om het bestaan, ieder voor

zich in een ‘struggle for life’, tot uiterste consequenties te zijn weerspiegeld. Volgens die

filosofie zijn het echter niet mensen die elkaar bevechten of beconcurreren, maar

zinsdiscoursen (systemen van zinnen, ‘phrasen’ met een bepaald doel, finaliteit) waarin

2 De nieuwe, wat ik beschouw als ‘neo-liberale’ wetgeving beoogt zoveel mogelijk overheveling van
deze uitkeringsbestanden van UWV naar gemeenten, op basis van het WMO kriterium: ´wat kan
iemand nog wel´, in plaats van ´wat kan iemand niet´. Helaas wordt dan de begeleiding naar ´eigen
kracht´ gedelegeerd naar gemeenten; leidt ‘eigen kracht´ dan niet tot werk, dan rest de bijstand. De
oude WAO groep blijft overigens in haar status quo (‘lopende de procesgang aan het Europese Hof’)
3 Kal: het medische discours heeft als zodanig de samenleving ook ‘geïndocrineerd’, dwz andere
discoursen nemen de medische poneringen over (uitspraak in college)
4 Het was Lyotard van meet af aan begonnen om de ethische lading van zijn phrase-filosofie met
daarin de sleutelnotie van differend. Elke zin kan opgevolgd worden door een totaal ander soort zin, er
bestaat geen meta-taal waarin tussen verschillende zinssoorten kan worden bemiddeld. Vanuit een
ethisch discours kunnen de strijdigheden tussen bijvoorbeeld de zinnen van wetenschap, zorg en markt
wel worden benoemd, maar niet bemiddeld



‘postmoderne actoren’ een positie innemen: van zender, ontvanger of ‘referent’, i.e.

genoemde persoon in het ‘universum’ van een type zin. Vormen van een feitelijk bestaand

collectief ‘wij’ worden door Lyotard daarbij ten zeerste gewantrouwd; ideologische

radicalismen kunnen volgens hem veel beter worden bekritiseerd door te focussen op

zinsdiscoursen van bijvoorbeeld nationalisme of liberalisme. Het radicale van de phrase-

filosofie zelf bestaat in het deconstrueren van vrijwel alle vormen van ‘wij’ en ‘grote verhalen

rondom dat wij’ tot per definitie tijdelijke en arbitraire ficties binnen een zinsuniversum. En

zelfs het concept van een coherente, identificeerbare individualiteit komt ontologisch op losse

schroeven te staan. Kunneman heeft het echter over een meer horizontale ‘postmoderne

individualiteit’ tegenover de verticale autoriteit van de grote ‘ismes’ (Kunneman 2005, 2014)

Is het ‘autonome individu’ volgens Lyotard niet meer dan een fictie van het neo-liberalisme?

Volgens Lyotard zijn het immers geen individuen die strijden om hun bestaan, maar gaat het

om (zins)discoursen waarin bepaalde stemmen wel, en andere, onmondige stemmen

(bijvoorbeeld ook van kinderen, dieren, overledenen, ongeborenen) niet gehoord kunnen

worden. In plaats van over “stemmen” kunnen we het hier wellicht beter hebben over

“levenstekenen van lichamen” die binnen de dominante discoursen al dan niet erkende

uitdrukking kunnen geven aan eigen belangen en kwetsbaarheden. Als we bij Lyotard een

individualiteit kunnen onderscheiden, dan alleen in eerste instantie als een lichamelijkheid

waarvan de “struggle for life” neerkomt op een strijd om aan het woord te kunnen komen, en

liefst aan het woord te kunnen blijven. Doorslaggevend in die strijd is de mogelijkheid

erkende zender of referent te kunnen worden in een zinsdiscours met genoeg macht en

aanzien. Maar dan nog biedt dat laatste geen zekerheid gehoord, verstaan of erkend worden

vanuit een ander zinsuniversum. De begrotingen van de manager zijn bijvoorbeeld

incompatibel met de wensen van de zorgverlener, laat staan die van de zorgontvanger. Dat is

de strijdigheid, de differend elkaar niet te kunnen verstaan, waarvan de meest precaire vorm

bestaat in het niet gehoord te worden in geen enkel discours van macht en aanzien. Als

zodanig kan de differend als onrecht niet gehoord te worden juist in de systeem- en

leefwerelden in en rond GGZ ern GV zeer pregnant worden ervaren, let wel: als pregnante

ervaring niet aan de orde komen.

Lyotard heeft zijn differend begrip niet alleen ingezet en bedoeld als een sociaal-politieke

kritiek op het geweld en eenrichtingsverkeer van dominante discoursen. In diverse teksten

thematiseert hij ook de sprakeloosheid van wat hij noemt ‘het onmenselijke’ in de betekenis

van ‘het nog niet menselijke’ dat (nog) niet kan passen of afgestemd zijn in de kaders van wat

geldt als ‘menselijk’. (Lyotard 1988) Dit ´onmenselijke´ (het kinderlijke, gebrekkige,

vreemde, al wat geen gearticuleerde stem heeft) kan niet worden gehoord in de strijd tussen

de ´menselijke´ discoursen, en is dan als zodanig belichaming van de differend. In dit meest

controversiële stuk van Lyotard´s filosofie staat moraliteit, als samenstel van stichtende

waarden voor menselijke bestaansvormen, onder de verdenking van geweld en uitsluiting. Dit

staat haaks op de gangbare betekenis van moraliteit als bindende bedding voor samenleven en

solidariteit ten aanzien waarvan men echter inderdaad vervolgens de vraag kan stellen, of ze

ooit breed genoeg kan zijn om als draagvlak te dienen voor een samenleving waarin niemand

hoeft te worden uitgesloten. Aldus hebben we bij Lyotard te maken met een ambivalent

begrip van moraliteit: om samen te leven kunnen we niet zonder, maar tegelijk zou het geen

inclusief samenleven kunnen zijn, want voorwaarden met zich mee brengen wie erbij

mag/kan horen en wie niet.



Morele waarden voor slachtoffers van strijdigheid en uitsluiting?

In Lyotard´s filosofie van de differend als onpresenteerbaar onrecht zien we dus een

ambivalente opvatting van moraliteit die geen bedding kan zijn van normen en waarden waar

alle mensen mee en naar kunnen leven. Dit ‘tekort’ vloeit mede voort uit de radicale

ontologische deconstructie van subject en individualiteit niet alleen kenmerkend voor de

taalfilosofie van Lyotard, maar voor het hele postmoderne denken in de twintigste eeuw.5

Ná het signaleren en aan de orde stellen van een strijdigheid als npresenteerbaar onrecht, doet

zich vaak een impasse voor, die wel kenmerkend lijkt te zijn voor de omgang met de

differend zoals bedoeld door Lyotard. Weliswaar kan het van groot belang zijn, een differend

te signaleren, aan te wijzen, maar vervolgens lijkt een publieke presentatie vaak te verzanden

in een indifferentie, een ‘so what?’ respons, omdat de ethische implicaties nog niet eenduidig

kunnen worden vertaald in waarden waarvoor men in het geweer zou kunnen en moeten

komen. Het feit dat voorheen onbekend en verborgen onrecht aan het daglicht wordt gebracht,

laat nog in het midden wie daardoor aangesproken zou moeten zijn, op basis van welke

morele en/of ethische waarden.

In dit artikel probeer ik de differend als onpresenteerbare strijdigheid te verbinden met

existentiële waarden die daarbij voor ons allen in het geding zouden kunnen zijn. Daartoe

volg ik in eerste instantie de weg van signaleren en aan de orde stellen, en probeer ik dan de

betreffende strijdigheden in een bredere, vooral existentieel-ethische dimensie te plaatsen.

Differend als verwijt waartegen geen verweer mogelijk is

Bij wijze van opstap naar een bredere morele context voor de differend zou ik het soort

onrecht willen agenderen waar onmondige/sprakeloze cliënten in de geestelijke zorg tegenaan

lopen, zoals dat besloten zit in een verkapte ontkenning dan wel relativering van hun

kwetsbaarheid of beperking. In hoofdlijn gaat het om de miskenning of ontkenning van

bijzondere kwetsbaarheden en beperkingen, hetgeen uitsluiting tot gevolg heeft, een

uitsluiting waartegen geen verweer kan worden ingebracht, dat wil zeggen: enig verweer

wordt hier niet gehoord, want niet begrepen. Dergelijke vorm van uitsluiting zal zich nog veel

breder en sterker manifesteren, wanneer grote groepen GGZ-cliënten hun (aanvullende)

uitkering gaan verliezen en vrijwel onbegeleid moeten gaan ‘participeren’ op de

arbeidsmarkt.6

In de lijn van het huidige WMO beleidsdiscours (Kal 2007, 2012, Tonkens 2013) ligt de

nadruk op de eigen kracht en motivatie van mensen met een beperking. In feite komt dit neer

op een transponering van het neoliberale model naar de zorgsector. Wat dan vooral te weinig

bereflecteerd naar de zijlijnen verdrongen dreigt te worden is de notie van co-existentie, en

daaraan gelieerde graadmeters van inclusiviteit en uitsluiting7. Om dit te verduidelijken volgt

5 Wellicht is dat relativeren van subject en individu, met hun intrinsieke waarden, vooral debet aan de
impasse, waarin de discussie over strijdigheden als onpresenteerbaar onrecht na het overlijden  van
Lyotard in 1998 terecht is gekomen. CF Derrida, 2000
6 Tot dusver zijn vele Wajongers en anderen met een aanvullende uitkering werkzaam in het kader van
sociale werkplaatsen en begeleide arbeidsplaatsen, terwijl vanuit allerlei initiatieven (herstelbeweging,
kwartiermaken) wordt gewerkt aan hun re-integratie. Per 2015 zijn hiervoor van rijkswege naar
verwachting geen gelden meer beschikbaar.
7 Weliswaar is de notie van participatie een hoeksteen in de WMO visie, maar dan vooralsnog zonder
reflectie op (voor)waarden van co-existentie waardoor die participatie gedragen zou kunnen worden



een meer gesitueerd voorbeeld vanuit de problematiek van relatief hoger functionerend

autisme (asperger, pdd-nos) in een werkomgeving die ogenschijnlijk passend is, waarin men

ook met autistiforme eigenschappen dus zou (moeten) kunnen functioneren.

De hoger functionerende autist doet intellectueel en ‘arbeidsdeskundig’ niet onder voor zijn

collega’s, maar kan niet goed tot zeer slecht met hen communiceren. Dit onvermogen

adequaat deel te nemen aan de interactie met collega’s ervaart hij reeds als een soort primaire

differend, een strijdigheid die erin bestaat, niet aan te kunnen koppelen bij de gesprekken om

hem heen. Strikt gezien is dit nog geen echte differend, want door collega’s en hun ‘zinnen’

(‘phrasen’) wordt hem inhoudelijk nog geen onrecht gedaan. Maar hij merkt dat sommige van

die collega’s het hem langzamerhand kwalijk beginnen te nemen dat hij niet ‘gewoon’

participeert, zoals hij immers ook gewoon zijn werk kan doen? Begrijpelijk genoeg ervaart hij

dit als een onrechtvaardigheid, maar incasseert dit bovendien als een dubbele

onrechtvaardigheid. Hij beleeft zijn communicatieve handicap namelijk ‘innerlijk’ wel

degelijk reeds als een eerste onrecht, hetgeen plausibel wordt als je de differend-strijdigheid

(ook zoals Lyotard deed8) niet alleen binnen de taal ziet, maar ook als strijdigheid tussen

gevoel en rede, ervaring en taal. Niet of te laat kunnen bevatten wat er gebeurt, wat er wordt

gezegd, geen recht kunnen doen aan wat er gebeurt, wat je overkomt.

Het impliciete verwijt dat iemand een beperking heeft, kan niet anders dan als onrechtvaardig

worden beleefd. Maar is dit nu een onrecht (differend) dat niet onder woorden kan worden

gebracht? Wat is het precies, dat hier buiten beeld én buiten schot blijft? Oppervlakkig gezien

zou dat de ogenschijnlijk simpele logische redenering zijn, dat iemand met een beperking

daarvan niet de ‘schuld’ in de schoenen geschoven kan krijgen. Maar toch komt zulk verwijt

bijna altijd emotioneel aan, met als bijlage een lading onbegrip, waartegen geen kruid

gewassen lijkt. Dit verholen soort verwijt speelt met name in en rond de domeinen van de

geestelijke gezondheidszorg, maar ook in die van mensen met lichamelijke beperkingen. Bij

een lichamelijke handicap of aandoening begrijpen we soms dat het ons ook had kunnen

overkomen, maar bij psychische ‘afwijkingen’ schijnt dat besef veel minder te leven, hetgeen

zich met name manifesteert in de communicatieve interactie. Wat speelt allemaal mee,

wanneer je je onaangenaam getroffen voelt door een dergelijke aantijging waartegen geen

verweer mogelijk is? Om te beginnen zeker iets van uitsluiting, het gevoel uitgesloten te

worden. Maar eerst ook iets van een onbegrip, ze begrijpen niet dat je niet kunt meedoen en

mee-delen zoals iedereen. Meedelen dan in de zin van: duidelijk kunnen maken wie je bent,

dat je net zo denkt en doet als iedereen, op gelijke voet het bestaan deelt. Degene die echter

op deze wijze wordt aangesproken niet mee-te-delen, ervaart deze beschuldiging als een

double-bind: ‘doe mee met ons, leef met ons samen zoals iedereen, anders hoor je er niet bij’.

En ook: ‘het leven is hard, shit happens, maar houd je rug recht, zoals wij en iedereen’

8 In zeker opzicht, zoals Lyotard betoogde in zijn Lecons (1991a) komen differend en ‘sublieme
ervaring’ op hetzelfde neer, namelijk: niet adequaat, conceptueel kunnen bevatten en verwoorden wat

er gebeurt, geen recht kunnen doen aan van wat er bij je binnenkomt aan indrukken en emoties, en dat
is precies wat bij autisten en andere ‘neurodiversen’ veel meer dan gemiddeld overkomt. Wanneer
dergelijke verwarring kan worden beleefd als ‘sublieme ervaring’, in de relatief veilige context van
een museum of bergwandeling, dan ervaart men dat doorgaans niet als een gevoeld onrecht iets

belangrijks niet onder woorden te kunnen brengen, er geen recht aan te kunnen doen. Maar in meer
prozaïsche omstandigheden kan dat zeer nadrukkelijk het geval zijn, en wanneer dat stelselmatig
voorkomt zelfs uitmonden in een psychiatrische diagnose



Maar dan er komt nog iets bij dat belangrijker is dan al het voorgaande. Het verwijt niet

genoeg deel te nemen, niet genoeg te delen in de lasten en eisen van het bestaan, voelt als

onrechtvaardig omdat het zélf juist ook te kort schiet in het ‘delen’ van samenleven waar ze

jou immers van uitsluiten. Dat zij lijken uit te gaan van een ‘ons kent ons’, een ‘samen’ zijn,

berust dat niet op een gedeelde ‘moraliteit’ waar jij toch ook van deel uit maakt? Wat is

eigenlijk de functie, en wat is de ontstaansgeschiedenis van deze moraliteit? Alleen een

bindmiddel om een onderscheid te kunnen maken tussen ‘ons’ en anderen die er niet bij horen

en die we dus kunnen uitsluiten? Een vereiste leek hierboven, dat ‘wij’ samen sterk staan in

de lasten en eisen van het bestaan, dat we erbij horen als we onze bijdrage leveren en dat het

geheel dan rust op de gezamenlijkheid en de som van alle bijdragen. Evident is echter ook,

dat we niet allemaal dezelfde bijdrage kunnen leveren, en dat we bijvoorbeeld kunnen

verschillen in de mate en snelheid van bevattingsvermogen en daaruit voorvloeiende

communicatieve ‘slagkracht’. Niettemin gaat het allen om dezelfde uitdaging overeind te

blijven staan te midden van de onvoorspelbaarheden en strijdigheden van het bestaan. Elkaar

daarbij te kunnen en moeten steunen is een morele preconditie die we niet alleen terug

kunnen vinden in de relatie tussen ouders en hun kinderen, maar ook in elke gemeenschap

van scholing, werk, organisatie en persoonlijke relaties. Maar die morele voorwaardelijkheid

is even fundamenteel als onbepaald, en in veel omstandigheden voor velen onvoldoende

gewaarborgd. Solidariteit op de werkvloer lijkt bijvoorbeeld neer te komen op een bepaald

verondersteld minimum van competenties, communicatie-vermogen en conform gedrag, om

‘erbij te kunnen horen’.

Gedeelde ‘moraliteit’ en ongelijke existentiële draagkracht

In het algemeen wordt mijns inziens nog weinig of geen onderscheid gemaakt ten aanzien van

mogelijk verschillende existentiële draagkracht in het ervaren van en omgaan met de

uitdagingen en strijdigheden van het bestaan – daarmee blijven hele dimensies en nuances van

ongelijkheid en onrecht buiten beeld, zoals die simpelweg kunnen voortvloeien uit genetische

en sociaal-culturele verschillen, en evidente verschillen ook op lokale schaal, tussen families

en zelfs binnen een gezin. Een eindeloze diversiteit van morele ‘gestures’, zelf in elkaar

geknutselde survival kits uit de bouwdozen van ons omgevende normen en waarden waarmee

we ons door het leven slaan – ieder van ons met een eigen, persoonlijke ‘twist’, signatuur,

narratief ook van ervaringen en interpretaties van die ervaringen, waarmee we letterlijk ons

leven en dat van anderen om ons heen (her)schrijven (bio-graphein, autographein, Kunneman
2005), vaak voor onszelf naderhand onleesbaar zoals iemand met een 'slecht' handschrift zijn

eigen aantekeningen niet meer kan ontcijferen. Ongewis als in een multiplayer survival game
zonder vaste regels of grenzen, waarin de ‘kracht’ van een deelnemer berust in schijnbaar at
random ongelijk verdeelde hulpbronnen die goeddeels verborgen blijven – zo ontwikkelen we

van kind tot volwassene gaandeweg onze veerkracht, deels buiten en nog voorafgaand aan

taal, en deels in de contingente opeenvolging van gearticuleerde discoursen, in de ‘arena’ van

de permanente strijd gehoord te worden. Dit alles resulteert in een ongelijk verdeelde

draagkracht die niettemin ondenkbaar is zonder een bedding van ‘samen kunnen leven’ die

alle individuele ontwikkelingen en variaties pas mogelijk maakt en tot op zekere hoogte ook

begrenst.

Deze morele bedding zou je kunnen zien als een ‘existentieel waardenweb’ of ‘relationeel-

lichamelijk waardenwerk’ op basis waarvan we zo goed en kwaad als mogelijk overeind

proberen te blijven in het geweld van de wereld, de zinnen, het gebeuren. Dat ‘waardenweb’



werkt en leeft dan goeddeels op pre-discursief, lichamelijk dan wel emotief niveau, waarbij

het emotieve geïnformeerd is/wordt over de relaties en interacties tussen lichaam, ‘wij’, ‘de

ander’, de wereld, dat wat gebeurd is en kan gaan gebeuren.9

In plaats van verder in te gaan op het onderscheid tussen ‘bewuste’ en daardoor meer ethische

moraliteit van actoren die kunnen kiezen tussen verschillende opties, en ‘onbewuste’

moraliteit besloten in samenlevingsvormen (cf De Waal, Kunneman in Waardenwerk nr 56),

wil ik nu terug gaan naar de vraag, of en hoe de rechtvaardigheidsvraag die de differend

oproept, kan worden verbreed en gezien tegen de achtergrond van een deels prediscursieve,

moraliteit. Zowel in de phrase-filosofie van Lyotard als in het neo-liberale denken kan

dergelijke moraliteit onvoldoende aan bod komen. Niettemin zijn de laatste decennia veel

aanknopingspunten te vinden in het werk van filosofen waarin we kernwaarden kunnen

vinden, die zouden kunnen werken als mogelijkheidsvoorwaarden van co-existentie, of

althans daarvoor een ruimte ontsluiten.

Gedeelde sensibiliteit: sensus communis en dissensus communis

Om een denken over (voor)waarden van co-existentie te verbinden met morele aspecten van

differend als onpresenteerbaar onrecht is het mijns inziens nodig uit te gaan van een pre-

cognitieve, lichamelijke oriëntatie in de kinderjaren op hoe het is om één te zijn met jezelf

samen met anderen, gevolgd door een meer cognitieve, taallogische (logocentrische) invulling

van die oriëntatie. Cruciaal voor het duiden van differend is echter de aanname, dat die

oriëntatie als ‘para-logische’ sensibiliteit dan nooit volledig verdrongen wordt door rede en

logica, maar werkzaam blijft als ervaring van datgene wat wringt, leidt tot onbehagen,

verontwaardiging, angst, of juist inspireert, enthousiasmeert, leidt tot vervoering zelfs, maar

hoe dan ook (nog) niet gearticuleerd en dus (nog) niet gedeeld kan worden.10 In extremere,

‘urgente’ vormen zijn dit niet anders dan manifestaties van het sublieme: Lyotard omschreef

de sublieme ervaring als differend tussen (talige) rede en gevoel, begrip en ervaring (Lyotard

1991). We hebben het dan over een verondersteld ervaringsspectrum waarin we ons proberen

af te stemmen op een ‘sensus communis’, gedeelde afstemming op ervaringen die pas in hun

mee-deelbaarheid gekend en erkend kunnen worden, terwijl in dat spectrum altijd een ‘rest’

blijft van ervaringen die we niet kunnen delen terwijl we niet anders dan kunnen aannemen,

dat anderen deze ervaringen óók zouden kunnen hebben, en die aanname zouden we een

’dissensus communis’ kunnen noemen.11

 In de overgang van klassieke naar moderne kunst zien we hoe dimensies van ’dissensus

communis’ steeds meer op de voorgrond komen, niet meer naar de maatstaven van

harmonieuze schoonheid, maar gevoed door een gevoeligheid voor het (nog)

onpresenteerbare, de verstoring, de ervaring van het sublieme als een strijdigheid. Moderne

kunst moet echter als iedere vorm van communicatie en presentatie uitgaan van aannames,

namelijk dat er een bedding bestaat voor een ‘gemeenschappelijke’ receptie van kunstwerken,

9 Zie Heleen Pott in Waardenwerk nr 53
10 De differends tussen logocentrisme en paralogie komen uitgebreid aan de orde in mijn proefschrift,
Brons 1997. Zie ook Oosterling, 1996.
11 We kunnen onderscheiden de aanname van deelbaarheid van alle ervaringen en hun schakeringen
(sensus communis), en daarnaast het besef (dissensus communis), dat er in principe nooit zonder meer
altijd consensus hoeft te zijn, dat men in schijnbaar dezelfde contexten verschillende en strijdige
ervaringen en interpretaties kunt hebben aangaande die contexten, die ook niet deelbaar hoeven te zijn,
met name dus niet in geval van differends.



hoezeer ze ook afwijken van pre-moderne normen wat kunst zou mogen zijn. Men zou

kunnen stellen dat receptie van kunst enerzijds te maken heeft met heersende normen, en

anderzijds met zekere ‘transcendentale’ voorwaarden die mogelijk maken, dat normen kunnen

veranderen, en dat mensen a priori ontvankelijk zijn voor afwijkende vormen van kunst.12 Dit

zijn voorwaarden van (mede)deelbaarheid, waarvan ik meen dat ze ook ten grondslag liggen

aan een deels pre-cognitieve bedding van co-existentie. Deze waarden proberen te benoemen

zal echter altijd afbreuk doen aan het pre-cognitieve gehalte van die bedding. Wat ik

hierboven ‘kernwaarden van co-existentie’ heb genoemd kan in eerste instantie worden

begrepen als altijd bestaande mogelijkheid, dat alle ervaringen in principe (mee)deelbaar

kunnen zijn, hoezeer ze ook afwijken van bestaande normen en patronen van communicatie

en presentatie. Deze preconditie ligt mijns inziens ten grondslag aan het menselijke bestaan

als een co-existentie, een samenleven. De meer expliciet en cognitief uitgewerkte

‘kernwaarden’ van deze co-existentie die ik in de rest van mijn betoog zal aanstippen, komen

als zodanig ook naar voren in het werk van toonaangevende ‘existentiële’ filosofen van de

twintigste eeuw: Levinas, Derrida, Ricoeur, Merleau-Ponty, Heidegger, Habermas, Irigaray,

ook Lyotard zelf en recent dichter bij huis bijvoorbeeld Oosterling, Visker en Kunneman.

Deze kernwaarden kunnen dan wijzen naar een co-existentie die niet alleen functioneel,

logocentrisch, rationeel is, maar ook refereert aan ‘paralogische’ eerst vooralsnog

onmeedeelbare ervaringen als mogelijke ‘bouwstenen’ van bredere, méér omvattende

dimensies van samenleven. Dergelijke waarden vormen ook een appel tot vormen van

solidariteit, bewustwording van een gemeenschappelijkheid in de strijd van het bestaan, die

voor een belangrijk deel neerkomt op het kunnen articuleren van zoveel mogelijk aspecten en

ervaringen van lijden en onrecht in die strijd, niet van allen tegen allen, maar van ons allen

tegen de fundamentele strijdigheid van het bestaan. Voor een goed begrip van de vijf

kernwaarden die ik zal gaan behandelen: zichtbaarheid, passibiliteit, kwetsbaarheid,
onbestemdheid en gastvrijheid, is het belangrijk om ze steeds in relatie te zien met een

bandbreedte van kunnen ervaren en articuleren, met de mate waarin ervaringen erkend en

gedeeld kunnen worden. Voor ik deze vijf waarden elk afzonderlijk bespreek ga ik eerst nog

iets verder in op hun context, die vooral moet worden gezien als een constellatie, in de

betekenis die Adorno daaraan gaf (Adorno 1947).

Het geraas en het gebral (the sound and the fury)

De wending naar waarden in de discussie over onrecht ten gevolge van strijdigheden

impliceert een wijder en breder appel dan we kennen van Lyotard: onrecht in strijdigheid

moet aan de kaak worden gesteld, gearticuleerd, maar om het geen loos appel te laten blijven

(‘so what’) moet ook zichtbaar worden dat mét het betreffende onrecht uiteindelijk ook

samenhangende basale zijnswaarden in het geding zijn, waarvan de werking voorwaardelijk is

voor een inclusiever samenleven. Dat samenleven is in essentie een mee-delen: een door mee-

delen recht kunnen doen aan onze gemeenschappelijke verhouding tot wat de romanschrijver

12 Transcendentaal in Kantiaanse zin. Otto Duintjer (1966) sprak in dit verband ook wel van ‘pre-
alabele’ voorwaarden.



William Faulkner noemde: the sound and the fury, het geraas en gebral.13 Dit geweld van de

wereld kunnen we gemeenschappelijk aan, maar nooit alleen, zonder hechting van een moreel

draagvlak, een moraliteit die we ons eigen kunnen maken door naar elkaar toe zichtbaar,

kwetsbaar, aandachtig, gastvrij en vooral ook: niet bij voorbaat bestemd te hoeven zijn. Mede

door en dankzij co-existentiele, aan samenleven ontleende waarden kunnen mensen in hun
eigen kracht komen, en wie dat vergeet of zich niet meer bewust is, wie dus als volwassene

zijn onontbeerlijke basis van kind-zijn vergeet of verdringt, die kan zich overgeven aan een

neoliberale roes, de waan van survival of the fittest, een ideologie die voorbij gaat aan de

mogelijkheid van bredere, inclusievere vormen van cultuur en samenleven.14

Op weg naar volwassenheid groeit niet iedereen onder dezelfde condities van zichtbaarheid,

kwetsbaarheid, zorgvuldige aandacht, gastvrijheid en nog-niet bestemd te hoeven zijn -

integendeel, de voor-waarden van moraliteit waardoor een samenleving in mindere of

meerdere mate inclusief kan zijn, die waarden zijn in hun werking nooit geborgd. De

ontwikkeling van een samenleving naar inclusiviteit is de ontwikkeling van een

kwartiermaken voor de werking van die waarden, in gezinnen, families, scholen, buurten,

steden, organisaties, bedrijven en politiek (Kal 2001, 2011, 2013). Mensen die niet

‘buigzaam’ genoeg kunnen zijn te midden van de strijdigheden van (geestelijke)

hulpverlening en louter financieel sturende overheid - voor die mensen is als het ware

minstens tweemaal in hun leven te weinig of helemaal geen kwartier gemaakt, nu niet in hun

huidige omstandigheden, en evenmin toen het ging om hun startpositie in jeugd en opleiding -

voor hen is een inhaalslag nodig met genoeg ruimte en tijd voor de inzet van kernwaarden die

ik nu expliciet ga bepleiten en die ik in hun samenhang wil toelichten, evenals hun

‘tegenpolen’ dan wel ‘corrumperingen, ont-aardingen’.15

Kernwaarden van co-existentie en hun zichtbaarheid

Het appel van de differend als onrecht dat moet worden gearticuleerd, meegedeeld, wil ik

voorafgaand aan de bespreking van kernwaarden eerst laten aansluiten bij het appel van

zichtbaarheid van de filosoof Rudi Visker (Visker 2007). Een vooral lichamelijke

zichtbaarheid dan wel te verstaan. Met gedeeltelijk behoud van de portee die Visker ermee

voor heeft, breng ik die zichtbaarheid in verband met de hierboven genoemde moraliteit die

méér lichamelijk is dan discursief-talig, en méér intermenselijk, sociaal, zoals in de

denkrichtingen van Irigaray, Taylor, Frans de Waal, zelfs Derrida met zijn gastvrijheid, en

niet te vergeten psychologen als Verhaeghe en De Wachter die tegenwoordig in brede kring

worden gelezen (Verhaeghe 2012, De Wachter 2012). Het waarneembare lichaam is bij

uitstek de plaats delict van het nog sprakeloze gevoel onrecht te worden gedaan. Maar tegelijk

overstijgt het lichaam alle woorden, begrippen en zinnen, en is daarmee ook de bron van

13 Cf Faulkner 1929. Recent is het m.i. oneigenlijk hervertaald als ‘Het geluid en de drift’ - waar het

om gaat is wat Shakespeare er ooit mee bedoelde: Life's but a walking shadow, a poor player
That struts and frets his hour upon the stage
And then is heard no more: it is a tale
Told by an idiot, full of sound and fury,
Signifying nothing… (Macbeth, toneel 5 van het 5e bedrijf)

14 ‘Levenskunst’ is hier nog niet aan de orde; genoemde waarden zijn m.i. echter evenzeer
voorwaarden voor het beoefenen van levenskunst (cf J. Dohmen e.a.)
15 Denk hierbij bijvoorbeeld aan de “kernkwaliteiten” van Daniel Ofman die ook hun ont-aardingen kennen, hun
‘uitdagingen’ en ‘valkuilen’ - mijn opvatting is dat deze kernkwaliteiten pas aan bod kunnen komen als
minstens enkele kernwaarden zijn gewaarborgd.



mogelijke veerkracht, van exposure, zich kunnen laten zien, kunnen doen en laten. Vermits

dat lichaam volwassen, volgroeid is, en niet nog maar het lichaam van een kind (Lyotard

1991b).

Lichamelijke zichtbaarheid gaat als waarneembaarheid vooraf aan de taal, en kan tegen de

achtergrond van nog andere (voor)waarden ontsluiten en deelbaar maken wat er gebeurt, wat

niet gezegd kan worden. En daarmee ook wat nodig is om mede-mens te zijn, met jezelf en

met de ander, en met het andere in jezelf. Die hechtingen aan een gedeelde lichamelijke

bestaansgrond en zichtbare spiegelingen (reflecties) daarvan bij de ander en in jezelf, gaan

vooraf aan de taal. Het ontbreken daarvan, het daardoor in gebreke blijven in de zin van niet

kunnen delen en daardoor niet kunnen (samen) zijn, die hiaten zijn in principe zichtbaar

zowel als voelbaar, en kunnen we duiden als onrecht, dat wil zeggen als een onrechtvaardige

‘verdeling’ van co-existentie.

De kernwaarden16 die ik, met hun specifieke connotaties, cruciaal acht in de discussies over

strijdigheid in de zorg zijn zoals eerder genoemd: onbestemdheid, zichtbaarheid,
kwetsbaarheid, passibiliteit, en gastvrijheid.17 De strijdigheid gaat ons evenwel allen aan, niet

alleen de mensen waar de zorg zich op richt, die zorg nodig hebben omdat hun levens
onvoldoende worden geschraagd door deze waarden als waarden die voor hen hebben
kunnen‘werken’.

Genoemde kernwaarden kunnen worden gezien als cruciale componenten en daardoor

uiteindelijk ook graadmeters van een existentiële bedding en identiteit die deels pre-cognitief

zijn en zich gaandeweg vormen in het samenleven en opgroeien met anderen, van de wieg en

sommigen zeggen zelfs van de baarmoeder tot vér in de adolescentie. Tegelijkertijd kunnen

deze kernwaarden een doorslaggevende rol spelen bij het ondergaan en verwerken van

strijdigheden zoals aangeduid door Lyotard.

Passibiliteit, onbestemdheid

Voor zover Lyotard zelf dergelijke moraliteit heeft geduid, nam hij toch de positie in van

filosoof, criticus, schrijver: de positie van kritische waarnemer, alert op onrechtvaardigheden

die zich onttrekken aan het oog van het publiek. De attitude die hij daarbij voorstond was die

van de passibiliteit, een mentale conditie die hij ontleende aan Levinas, en die méér inhoudt

dan louter waakzame betrokkenheid, of uithouden van alerte empathie voor de Ander

(Levinas 1961, Lyotard 1983). Passibiliteit is niet: actief en direct ingrijpen, direct zelf

acteren in de arena van de discoursen met hun strijdige zinnen, maar ook niet: passief blijven,

lijdzaam toezien. Het gaat in zekere zin terug naar een andere conditie die we meer met onze

kindertijd associëren, het nog niet bestemd hoeven zijn. In het algemeen is het voor het

innemen van een waakzame, alerte positie gunstig om terughoudend te zijn en het oordelen op

te schorten, het kiezen voor een partij, een belang of een bepaalde invalshoek (discours,

doelstelling) uit te stellen. Passibiliteit als zorgvuldige aandacht houdt daarenboven veel meer

in: altijd ogen en oren open blijven houden voor wat er gebeurt. Vergelijkbaar met de

16 In een ander, nog meer strikt filosofisch vertoog zou de samenhang van deze kernwaarden mede
kunnen worden afgeleid uit een contextuele interactie tussen teksten van Derrida, Levinas, Ricoeur,
Irigaray en Lyotard.
17 Hier en in het vervolg wordt hopelijk duidelijk, dat het steeds gaat om (voor)waarden die zowel pre-
discursief en ‘voor-bewust’, als bewust cognitief kunnen zijn, we kunnen ze ‘ondergaan’ in het
samenleven maar ook zelf actief en bewust naleven



Ereignis van Heidegger, en wat Lyotard bedoelde met: ‘Arrive-t-il?’, ‘gebeurt er?’, alertheid

dus voor wat zichtbaar of juist niet zichtbaar kan zijn of worden, in ruimste zin van het woord

(cf Heidegger 2003, Lyotard 1983). Vanuit passibiliteit tracht men zich tot op zekere hoogte

te onttrekken aan de overigens natuurlijke drang tot onmiddellijk mee-delen, onmiddellijk

recht te willen doen aan wat er gebeurt via de voorhanden discoursen die zich als het ware

opdringen om het gebeuren en ervaren te bezetten, één kant uit te presenteren, en niet zelden

te overstemmen, wat in veel gevallen bij veel mensen hun beleving en kwaliteit van leven

geen recht kan doen.18

Zichtbaarheid is hierbij zoals al genoemd een belangrijke voorwaarde, in de betekenis die

Rudi Visker zelf benadrukt: taal en begrippen doen geen recht aan de werkelijkheid, en

veronderstellen bovendien ten onrechte dieper liggende of overkoepelende kaders,

samenhangen en betekenissen. De westerse metafysica is traditioneel een metafysica van de

onzichtbaarheid - onze eigenheid en fundamentele uitgangspunten, grenzen en identiteiten

zouden weliswaar niet manifest zijn, maar herleid kunnen worden of tenminste afgezet tegen

die van andere culturen. Visker stelt echter dat onze identiteiten, zijnskaders en grenzen

inderdaad onzichtbaar zijn maar dan in de zin van cognitief en ondefinieerbaar– etiketten en

verhalen erover zijn niets dan stempels, ficties, discoursen, phrasen, en wat ons qua houvast

rest is slechts datgene, dat zichtbaar kan zijn of zichtbaar gemaakt kan worden (Visker 2007).

Door ons te tonen, ons te laten zien en horen, manifesteren we onze zijnswijze, proberen we

te laten zien hoe we zijn, zo goed en kwaad als dat kan. Deze visie kan met name ook actueel

zijn in de discussies en strijdigheden tussen autochtonen en allochtonen, en in de zorg, waar

het gaat om een schijnbaar onoverbrugbare communicatiekloof tussen behandelaars en

kwetsbare cliënten (cf Kal 2013)

Zichtbaarheid in de connotatie van transparantie en openheid, is tegelijk een onmisbare

voorwaarde in de opvoeding en het groeien naar een bestaansgehechte volwassenheid.

Zichtbaar en ‘passibel’ durven zijn kan bijdragen tot een grotere veerkracht om conflicten,

spanningen en strijdigheden in ruimere dimensie te beleven en uit te houden, en daar hoort

zoals gesuggereerd ook een zekere bereidheid bij, onbestemd te zijn. Aangezien bij dit alles

steeds sprake is van een vereist ‘durven’ is een andere kernwaarde in dit verband bijna

vanzelfsprekend: kwetsbaarheid, zoals iedereen kan beamen die wel eens heeft deelgenomen

aan cursussen of trainingen gericht op beter functioneren in werk, betere loopbaan keuzes en

niet te vergeten duurzamere relaties.

Passibiliteit, zichtbaarheid, onbestemdheid, kwetsbaarheid - herkenbare waarden waar je als

het ware mee geboren wordt, zonder welke je als geborene niet in leven zou kunnen blijven

en waarvan je mag hopen dat ze zo lang mogelijk gewaarborgd kunnen blijven - en dan hoort

daar natuurlijk ook de gastvrijheid bij, het welkom zijn en welkom heten dat ten grondslag

ligt aan ieder samenleven en elke ontmoeting met de Ander (cf Derrida 1998).

Kwartiermaken voor kernwaarden van co-existentie

Het gaat erom dat deze kernwaarden, onbestemdheid en zichtbaarheid voorop, in deze optiek

doorwerken in iedere individuele hechting, groei en identiteit samen met, in en door anderen.

Juist omdat deze waarden op het spel staan en beproefd worden in de ontwikkeling naar

18 Als pre-discursieve voorwaarde kan passibiliteit worden gezien als grondervaring buiten en vooraf
aan de talige discoursen, inderdaad verwant aan mindfulness en meditatieve ervaring



volwassenheid, staan ze altijd en overal op gespannen voet met wat je hun relativeringen,

tegenpolen of ontkenningen zou kunnen noemen. Naarmate het minder lukt om samen te

leven vanuit wat ik noem kernwaarden van existentiële veerkracht, kunnen we ook minder

weerstand bieden vanuit een veerkracht ten opzichte van de strijdigheden van het bestaan.

Mijn stelling is bovendien dat de mate waarin deze waarden voor ons kunnen werken ook de

mate is waarin we voor ons een wijdere levensruimte kunnen ontsluiten, een spectrum van

deelbare ervaringen waarmee we niet alleen de strijdigheden van het bestaan beter kunnen

uithouden, maar ook kunnen profiteren van een zijnsruimte met een grotere rijkdom aan

ervaringen, juist dankzij de mogelijkheid dat we deze ervaringen kunnen delen en erop

kunnen reflecteren.

Aan al deze genoemde kernwaarden waarvan ik heb gesuggereerd dat ze bijdragen tot een

existentiële draagkracht, vooral ook in het uithouden van en omgaan met strijdigheid, zitten

tal van haken en ogen, complicerende factoren die met name ook in recente publicaties over

hedendaagse problemen in de cultuur en de zorg worden aangekaart en verder uitgewerkt.19

Bij elke behandelde waarde kan een ‘tegenwaarde’ of althans relativerende overweging

worden opgevoerd: wat betreft de gastvrijheid heeft Derrida bijna uitputtend aangetoond, hoe

dit begrip verweven zit in een contextueel spanningsveld dat we uit ervaring kennen als

glijdende schaal tussen even onvoorwaardelijk als noodzakelijk onthaal van de ander en aan

de andere kant neutralisering van diens anders-zijn in een kooi van condities, regels, en

voorbehoud – de gast is potentiële vijand geworden, de gastheer gegijzeld door de gast, de

gastheer wordt zelf gast in zijn eigen huis. Het Engelse ‘host’ zit al dicht tegen ‘hostility’ aan

(cf Derrida 1977). Mutatis mutandis gaat het hier ook om het gastvrij kunnen zijn voor de

eigen vreemdheid, daaraan (geen, te weinig) ruimte kunnen geven.

Het idee, dat onbestemdheid een cruciale voorwaarde is bij existentiële veerkracht in

samenleven, kan op gespannen voet staan met het denken over identiteit, in de visie dat

uitgeslotenen en kansarmen, minderheden en jongeren juist zeer gebaat zouden zijn bij een

vastomlijnde identiteit, een sociale rol van duidelijke waarde. Ze zouden zich eerst als

waardevol kunnen beleven in een min of meer duidelijk zelf- groeps- en toekomstbeeld,

positie en functie ook in de maatschappij. Niemand zou dit op zichzelf kunnen tegenspreken,

maar men zou ook kunnen stellen dat dergelijke identificatie vooral in onze huidige ‘multi-

role’ en ‘multi-function’ cultuur op een zeer wankele sokkel staat, wanneer men niet de

ervaring heeft opgedaan, méér te kunnen zijn. De ervaring van onbestemdheid (of zo men wil

vrijheid) zou aldus beter vooraf kunnen gaan aan het zich bij voorbaat (laten) aanmeten van

een identiteit (sociale rol, etiket, functie etc)

Maar nog eens: dergelijke voorwaardelijke onbestemdheid kan niet los staan van gastvrijheid,

en ook niet zonder kwetsbaarheid gaan (kwetsbaar durven zijn in plaats van ongenaakbaar,

leven in een harnas tegen de pijn of comfortzone buiten alle risico’s), zichtbaarheid, (met

open vizier kunnen delen wat er te delen valt), en passibiliteit – zich niet (klakkeloos) laten

vastzetten of meevoeren door discoursen met hun eerste, meest dwingende mogelijkheden.

Waar het in het bestek van dit verkennende betoog mede om gaat, is de overweging dat de

besproken ‘kernwaarden’ van betekenis zouden kunnen zijn voor een ‘waardenwerk’ in een

vorm van kwartiermaken die zich inzet voor een inclusiviteit, veel breder genomen dan nu het

19 Cf Kal 2011, 2013, Tonkens Als meedoen pijn doet (2013)



geval is, met alle respect voor wat op dat front reeds is ondernomen en waargemaakt.

Kwartiermaken voor kernwaarden als hierboven aangeduid zou met name ook vruchtbaar

kunnen zijn in sectoren van de samenleving die daarvoor helemaal niet op de agenda staan: ik

bedoel de materieel juist beter bedeelden en gesitueerden, mede voor zover ze daardoor ook

op fortuinlijker wijze gebruik kunnen maken van de gezondheidszorg. Juist voor wie er

psychisch dan wel neurologisch geen vuiltje aan de lucht zou zijn, lijken welzijn en

welbevinden vaak op smalle basis te berusten, en zouden veel meer kunnen worden verbreed

en verruimd dan wanneer alleen verankerd in materiële waarden zoals die maatgevend zijn in

onze neoliberale wereld.

In de geestelijke gezondheidszorg zou de hier geschetste stapeling van strijdigheden: (de

verantwoordelijkheid in de schoenen geschoven krijgen van de eigen beperking die op zich

reeds als een onrecht wordt ervaren, namelijk als een niet kunnen mee-delen) gezien kunnen

worden als een onvoldoende werkzaam kunnen zijn van morele kernwaarden, bij alle
betrokken partijen. In die zin is mijn betoog een oproep tot waardenwerk, niet alleen in

bestaande vormen van kwartiermaken, maar ook in veel bredere contexten van geestelijke

zorg, die zich wat mij betreft mag betrekken op iedereen die zoekt naar geestelijk welzijn.

Hoe dat waardenwerk handen en voeten zou moeten krijgen is wat mij betreft niet van later

zorg, maar ligt voorbij het bestek van deze verkenning.

Literatuur

Adorno, Th. en M. Horkheimer, (1947) Dialektik der Aufklärung. Suhrkamp. Vert.
´Dialectiek van de Verlichting´ Boom 2007

Brons, R. (1997) J.F. Lyotard : Filosofie tussen Openbaarheid en Sprakeloosheid, diss. UvH
1997

Derrida, J. (1977) De l'hospitalité (1977)  vert.´Over gastvrijheid´, in gelijknamige bundel,
Boom 1998

Derrida, J (2000) ´Lyotard and us´ in: Jacques Derrida, The Work of Mourning, ed. Michael
Naas en Pascal-Anne Brault,  Chicago: University of Chicago Press, 2001.

Duintjer, O. (1966) De vraag naar het transcendentale, Leiden U.P.

Faulkner, W. (1929) The Sound and the Fury, Cape/Smith.

Heidegger, M. (1938, 2003) Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis) Klostermann 2003

Houten, D. van (2000) ‘Inclusief burgerschap en sociale rechten’, in: Tijdschrift voor
Humanistiek, jaargang 1 (3) 7-18

Houten, D. van en A. Bolsenbroek (2010) Werken aan een inclusieve samenleving, Boom

Kal, D. (2001) Kwartiermaken, Boom

Kal, D. (2007, 2012) ´Kwartiermaken in WMO´ in o.a. Supportgericht werken in de Wmo red.
J.P. Wilken en T. Dankers, Hogeschool Utrecht 2012

Kal, D. (2011) Kwartiermaken, Werken aan ruimte voor anders zijn. Hogeschool Utrecht

Kal, D. (2013) Verder met kwartiermaken. Naar de verwelkoming van verschil Toby Vroegh

Kunneman, H. (2005, 2009) Voorbij het dikke-ik bouwstenen voor een kritisch humanisme
SWP



Kunneman, H. (2014) Kleine waarde en grote waarden – normatieve professionalisering als
politiek perspectief SWP

Levinas, E. (1961) Totalité et Infini, Nijhoff. Vert. ‘Totaliteit en oneindigheid’, Boom 2012

Lyotard, J.F. (1991a) Leçons sur l’analytique du sublime Galilée 1991 vert. Engels ‘Lessons
on the analytic of the sublime’, Stanford U.P. 1994.

Lyotard, J.F. (1983) Le Differend Minuit 1983 vert. Engels ‘The Differend: Phrases in
dispute´, Manchester U.P. 1988. Vert. Duits  ‘Der Widerstreit’ Fink Verlag 1987

Lyotard, J.F. (1991b) Lectures d´ enfance, Galilée

Lyotard, J.F. (1988) L'inhumain, causeries sur le temps, vert: ‘Het Onmenselijke’, Kok
Agora, 1992

Lyotard, J.F. (1989) Logique de Levinas’  vert. ‘Levinas’ Logic’ in The Lyotard Reader , ed.
A. Benjamin, Blackwell 1989

Oosterling, H. (1996) Door schijn bewogen, Kok Agora 1996

Tonkens, E. en M. De Wilde (2013) Als Meedoen Pijn doet Van Gennep

Verhaeghe, P. (2012) Identiteit De Bezige Bij

R. Visker (2007) Lof der Zichtbaarheid SUN

Wachter, D. de (2012) Borderline Times, Lannoo.


