
1

Paralogie in de praktijk
Samenwerken voorbij logocentrisme

(met een  nieuw nawoord)

Richard Brons

Samenvatting

Normatieve professionalisering is nauw verbonden met de bezinning van professionals,
binnen en buiten hun werk, op de waarden waar ze van uitgaan. Die bezinning betreft niet
alleen de contexten waarin ze werken, maar ook de maatschappij en de planeet. Hun morele
bezinning is geen persoonlijke aangelegenheid, hoe belangrijk de persoonlijke ervaring ook is
in het kader van normatieve professionalisering. Kritische toetsing van eigen waarden aan
die van vakgenoten, cliënten, opdrachtgevers en alle andere betrokkenen bij de professie,
maakt een onontbeerlijk onderdeel uit van goed werk dat deugt en deugd doet. Meer dan
alleen om toetsen als een individuele aangelegenheid gaat het dan om onderlinge
afstemming, met elkaar als professionals én met alle andere betrokkenen zoeken en
afwegen wat goed werk is, naar aanleiding van ervaringen die in mindere of meerdere mate
gedeeld kunnen worden.

Het draagvlak voor dergelijke afstemming ligt echter niet enkel besloten in taal, ratio en
cognitie, maar ook in wat ik in dit artikel poog aan te duiden als paralogie, die ik ook gelinkt
zie aan wat een libidinale economie van de macht kan worden genoemd. Ik ontleen en
herleid deze visies op het belang van wat er allemaal gebeurt buiten en voorbij onze taal en
ratio voor een deel uit het werk van de filosofen Lyotard en Foucault, en niet in de laatste
plaats uit mijn eigen ervaringen in bedrijfsleven, organisaties en academia.

Inleiding

‘Paralogie’ is een term die oorspronkelijk uit de psychiatrie komt. De Franse filosoof Jean-
François Lyotard (ǂ1998) heeft dit begrip een bredere strekking gegeven en gebruikt in het
kader van zijn invloedrijke visie op de ‘postmoderne conditie’1. In mijn dissertatie (1997) heb
ik Lyotard’s gebruik van het begrip paralogie op mijn beurt verder uitgewerkt als kern van
kritiek op logocentrisme.

Logocentrisme komt neer op centraal stellen van taal als logos, als medium van rede en
kennis in de meeste vitale aspecten en domeinen van menselijk samenleven. Wat ik
paralogie noem komt dan neer op aandacht voor wat er naast, onder en buiten de taal
gebeurt. Het begrip paralogie helpt om daar de aandacht op te richten, en daarop te
reflecteren, vanuit een ethische betrokkenheid, maar ook vanuit een creatief-constructieve
interesse, opgevat als concern, belang-stelling.2

In hoeverre is er ruimte en tijd om anders te spreken, kijken, luisteren, werken, doen en
laten, anders dan op geleide van de geldende talig-cognitieve en morele kaders? Kan
iedereen aan bod komen binnen deze kaders. Anders gezegd: wie of wat kan daarbij niet
genoeg aan bod komen, zijn of haar recht krijgen, tot zijn of haar recht komen? Die vraag is
niet alleen van belang met betrekking tot rechten en belangen van mensen. Hij geldt ook



2

voor het niet-alleen-menselijke en het meer-dan-menselijke.3 De vraag die middels het
begrip paralogie op scherp wordt gesteld is kortom: wat speelt zich af buiten en voorbij de
taal, als het gevestigde medium van begrijpen en verstaan?

Différends als strijdigheden

Paralogie als ethisch gemotiveerde kritiek op logocentrisme zie ik bij Lyotard het sterkst naar
voren komen in zijn destijds geruchtmakende opvatting, dat elke vorm van talige rede
(verhalen, redeneringen, zinnen met een betekenis en een bedoeling) aanleiding kan geven
tot différends - dat zijn strijdigheden waarbij minstens één partij geen weerwoord heeft, zich
niet via de taal kan verweren, haar mogelijke gelijk niet aannemelijk kan maken tegenover
de partij die haar door middel van de taal schade toebrengt. Het ondergaan van en het lijden
onder die schade kan in het geval van dergelijke strijdigheden niet als een onrecht worden
gepresenteerd in enige erkende taalvorm, niet bij die van de tegenpartij, en evenmin ten
overstaan van een publiek discours. Een strijdigheid kan ook het geval zijn tussen twee
discoursen, dat zijn volgens Lyotard dan twee strijdige zinsregimes met verschillende
betekenissen en referenties naar de ‘realiteit’, en vooral doelstellingen die soms niet te
verenigen zijn.4 Bijvoorbeeld: het discours van zorgmanagement versus het discours van
zorgverleners.

Het complexiteitsdenken zoals dat door Edgar Morin en Paul Cilliers is uitgewerkt, kent een
generieke en een specifieke betekenis.5 Dat geldt denk ik ook voor Lyotard’s taalfilosofie. Het
gaat dan om de algemene betekenis van het begrip différend, om strijdigheid in het
algemeen, versus specifieke gevallen van onrecht die door betrokkenen niet als zodanig
kunnen worden aangekaart binnen de geldende talig-cognitieve en morele kaders. Deze
specifieke betekenis van onbespreekbaar onrecht verdient naar mijn stellige, ook
‘persoonlijk geleefde’ overtuiging6 veel meer aandacht en erkenning dan zij afgelopen
decennia heeft gekregen. Dergelijke specifieke strijdigheden (met vaak langdurige
consequenties) doen zich bijna dagelijks voor in de zorg, in politieke en maatschappelijke
spanningsvelden, in de economie, in organisaties en niet in het minst binnen de
wetenschap7. Het probleem is steeds, dat het signaleren van dergelijke strijdigheden meestal
niet leidt tot een structurele oplossing, zodat ze zouden kunnen worden voorkomen of zich
minder voordoen – wel soms in specifieke gevallen, maar doorgaans is het ‘dweilen met de
kraan open’. Geen wonder, zullen onder anderen complexiteitsdenkers opmerken, want er
zal toch wel heel wat meer bij moeten komen kijken dan alleen woorden kunnen geven aan
een specifiek geval van dergelijk onrecht en daar erkenning voor vinden.

Juist om die reden is het, net als bij het complexiteitsdenken, voor een kritische filosofie over
strijdigheden in de praktijk relevant ook verder te gaan in de richting van een generieke visie.
Volgens die visie kan de logos als noemer voor taal en van haar afgeleide redevormen en
gereguleerde ordeningen niet altijd en overal toereikend recht doen aan wat gebeurt, wordt
ervaren en ook: wat mogelijk zou zijn. Ontkenningen, veronachtzamingen en zelfs
relativeringen hiervan zouden dan neerkomen op logocentrisme, het in de meeste aspecten
van het bestaan en het samenleven centraal stellen van taal en rede-geleide orde. In mijn
proefschrift en de artikelen die daarop volgden, heb ik een existentieel complement van het
logocentrisme onder de noemer gebracht van ‘paralogie’ en in het verlengde daarvan het
idee van ‘paralogische reflectiviteit’ geïntroduceerd.



3

Paralogie als reflectie op wat er naast, buiten, onder en ook in de taal gebeurt

Die opvatting van paralogie zoals ik die in mijn PhD onderzoek heb uitgewerkt sluit aan bij de
teksten en ideeën van Lyotard zelf, maar dan wel met een belangrijke nuancering.8 Voor ik
daaraan toekom ga ik eerst in op de betekenis die Lyotard er in eerste instantie aan gegeven
heeft. De term ‘paralogie’ duikt bij Lyotard op in zijn La condition postmoderne (1979) in de
laatste twee hoofdstukken waar hij een ontwerp voor een ‘postmoderne wetenschap’
schetst. Paralogie betekent volgens hem oorspronkelijk een denkstoornis of
verstandsverbijstering. Lyotard geeft dan zelf de betekenis van een verstoring van de
samenhang, van de gebaande (‘discursieve’) voortgang van een regel-geleid taalspel, zoals
bijvoorbeeld dat van de wetenschap. Deze verstoring, ontregeling, kan een vernieuwende
werking hebben in de zin dat het betreffende discours ertoe wordt gebracht zijn regels bij te
stellen of te veranderen.

Aan dat aspect van Lyotard’s kritiek op de logos heb ik mijn proefschrift minder aandacht
gegeven: creativiteit, nieuwe manieren om je werk te doen, met hernieuwd plezier
(jouissance) leven en (samen)werken, dat komt allemaal meestal niet voort uit geijkte, rede-
en regelgeleide patronen, maar uit de bereidheid, regels en gewoontes los te kunnen laten
en open te staan voor het experiment, het initiatief, maar ook: wrijving en conflict.

Precies op dit punt zien we bij Lyotard een overgang van paralogie-als-ervaring naar
paralogie als reflectie, verwerking van die ervaring. Deze overgang benoemt hij zelf niet
expliciet, maar de noodzaak van reflectie op wat hij in La condition postmoderne ‘paralogie’
noemt staat in zijn latere werk als thema wel centraal. De betekenis van paralogie als
‘verstoring’ vinden we terug in Lyotard’s latere ethisch geladen notie van de différend als
sprakeloos onrecht, terwijl de esthetisch-inventieve aspecten, die van betrekking zijn op
anders (moeten) kijken en anders doen en werken, meer aan de orde komen bij zijn teksten
over het sublieme en over wat hij noemt de figure.9

Beide begrippen, différend en (sublieme) figure, hebben betrekking op beperkingen van de
erkende (zins)ordes van de taal en de (re)presentatie ten opzichte wat zich ongenood,
onverwacht of grotendeels onopgemerkt voordoet. Vanuit die erkende talige ordes kan dan
geen recht gedaan worden aan de waarde of de betekenis van wat dan wordt opgevat als
‘anomalie’, of, met name in gevallen van différend, niet eens erkend wordt als zinnige of
geldige uiting.

Bij dergelijke ervaringen van ‘verstoring’ van onze rede-geleide ordeningen is de vraag hoe
we daar mee omgaan, hoe we er op reageren. Te worden verstoord en verontrust door een
différend, is geen kentheoretische of ontologische puzzel, maar is vooral een ethisch én
emotioneel nijpende kwestie. Uiteindelijk een recht van mogen bestaan, erkenning te
bestaan, waarbij op het spel staat: zich te kunnen uiten en presenteren in een hoedanigheid,
toestand, aandoening of identiteit die niet lijkt te mogen of kunnen bestaan. Een kwestie die
een betrokken reflectie zou moeten agiteren en haar niet meer tot rust laten komen. Dat is
volgens Lyotard ‘de eer van het denken’.

In Lyotard’s begrippen van ‘paralogie’, ‘différend’, en sublieme ‘figure’ zijn zo te zien dus
steeds twee fasen te onderscheiden, namelijk die van de ervaring en die van de reflectie op
die ervaring. Die gelaagdheid ligt volgens mij al besloten in de term para-logos als aanduiding
van wat buiten en naast taal en rede werkzaam is, namelijk als (nog) ‘rede-loze’ ervaring en
tegelijkertijd ook als toch altijd weer tot op zekere hoogte rede-geleide verwerking van die
ervaring.



4

Daarom wil ik dus onderscheiden tussen paralogie als ervaren (ondergaan en aandacht
hebben voor wat buiten en naast de discursieve taal gebeurt), paralogie als reflectie (in
nadere overweging en beraad nemen van iets wat gebeurt maar vooralsnog aan kennis en
ratio ontsnapt) en tenslotte paralogie als praktijk of zelfs discours, hoe tegenstrijdig dat
laatste ook klinkt.

Paralogische reflectie omschrijf ik nader als het zich niet alleen met behulp van de talige rede
pogen te verstaan met het (nog) onpresenteerbare, onzegbare, ontregelende wanneer en
waar dat ‘opspeelt’ in samenleven en werken. Aanknopingspunten zijn daarbij onder meer
de paralogische noties die ik heb genoemd: différend, figure en het sublieme, dat kunnen
zijn: triggers om te zoeken naar ruimere en meer open vormen van gewaarworden, ervaren
en werken, anders omgaan met elkaar en met de dingen waarop we in ons werk en leven
zijn aangewezen.

Paralogisch discours gebaseerd op dissensus, niet op de eensgezindheid van een ‘wij’

In 2015 heb ik in een artikel gepleit voor ‘paralogische discoursen in de geestelijke zorg’.10

Je zou je kunnen afvragen of de term ‘discours’ wel op zijn plaats is. Paralogie zoals ik heb
gedefinieerd staat immers haaks op de claim dat alles discursief, dat wil zeggen volgens
regels van de taal kan worden gecommuniceerd en afgestemd. Waar mensen samenwerken
hoeven we hun communicatie echter niet beperkt te zien tot taal alleen, maar in een ruimer
verband van mogelijk aan elkaar meedeelbaar gewaarworden. In dat ruimere verband van
mee-deelbare gewaarwording zou ik ten aanzien van werkpraktijken dan toch willen spreken
van een ‘discours’. Een discours waarin communicatie niet alleen aan taal is gebonden, maar
ook put uit andere registers van waarnemen en delen.

En er is nog een belangrijk onderscheidend kenmerk in het geding. Paralogisch
georiënteerde praktijken of gemeenschappen hoeven zich niet met huid en haar te hechten
aan een ‘sensus communis’, een a priori eensgezindheid, maar staan open voor dissensus
communis: gemeenschappelijk draagvlak om het niet eens te hoeven zijn en toch
gezamenlijk ervaringen proberen te delen en te zoeken naar bemiddelingen, nieuwe
(tussen)wegen. Zoals in de ruimte van ‘de derde’ (thirdness) bij Jessica Benjamin,
gemeenschappelijke lichamelijkheid zoals bij Jean Luc Nancy, gatherings bij Judith Butler,
radicaal luisteren van Carol Gilligan, publieke (on)zichtbaarheid zoals bij Rudi Visker.

Paralogie is in de praktijk het samenkomen van gedeelde en deelbare sensibiliteit voor
verstoringen en strijdigheden met reflectie daarop, reageren of inspelen op die verstoringen
en strijdigheden. Tussen collega’s en vakgenoten, met cliënten, opdrachtgevers, andere
stakeholders, met wie dan ook in en rond het werk.

De reflectie kan die ‘incidenten’ vervolgens in breder en complexer perspectief plaatsen en
laten aansluiten bij eerdere bevindingen. In aansluiting bij Lyotard wijs ik in het genoemde
artikel uit 2015 op het onderscheid dat Kant al maakte tussen ‘primaire’ en ‘secundaire’,
complexere reflecties. Aan de hand van die complexere reflecties is bijvoorbeeld na te gaan
welke regels van een ‘te eensgezind’, te unaniem discours (taalspel) vroeg of laat zullen
leiden tot conflicten en kortsluitingen. Hoe het komt dat zekere ervaringen en gewenste
kritische expressies daarvan, op voor betrokkenen pijnlijke wijze worden uitgesloten of niet
aan bod kunnen komen. Hoe dominante logocentrische discoursen alle vormen van
communicatie over hun belangen kunnen monopoliseren11 en daarmee voorbij kunnen gaan
aan alle instanties van paralogos die zich elk moment tussen de zinnen zouden kunnen
manifesteren - maar niet aan het woord kunnen komen.12



5

Zoals het paralogische op die manier ook steeds in de logos gebeurt, dat wil zeggen tussen
de zinnen, maar niet aan het woord komt, zo is de logos als taal toch ook steeds aanwezig in
elke reflectie, bezinning op dat paralogische, maar komt daar moeilijk tot ‘zinnige uitingen’
die kunnen worden gehoord en begrepen. Dat is de uitdaging van paralogische praktijken en
discoursen om zich met elkaar te kunnen verstaan over het sprakeloze en het in eerste
instantie onverstaanbare. Paralogie kan in de praktijk dus niet zonder discursiviteit, heeft
taal nodig, zoals de opbouw van de term al aangeeft: para-logos, naast of tegen de logos,
maar zelf ook een verhouding tot de logos. Dit brengt vervolgens het thema van (en
Lyotard’s obsessie met) de schuld en het verraad met zich mee; de bevinding dat iedere
talige uiting en presentatie, hoe sensibel of kritisch ook, immers andere weer uitsluit, ten
goede of ten kwade, niemand weet dat ooit te voren.

Kritiek van de kritiek

In het enigszins overhaaste (weinig passibele, zie noot 14) proces waarin mijn proefschrift
destijds tot een afronding kwam, heb ik veel nadruk gelegd op het aspect dat getuigen van
sprakeloos onrecht zélf gedoemd is weer andere stemloze gevoeligheden buiten
beschouwing te laten. Hierdoor loopt door mijn hele proefschrift de rode draad van een
Lyotard die zichzelf met zijn kritische toetsstenen als het ware opbrandt in een permanente
zelfkritiek, of beter gezegd een niet aflatende ‘kritiek van de kritiek’.13 Meer dan twintig jaar
later vind ik deze gedachtenlijn minder belangrijk omdat ik inmiddels denk dat professionele
praktijken gebaat kunnen zijn bij paralogie, maar dan niet zozeer als eindeloze kritiek op het
logocentrisme, als wel in het geduldig, ‘passibel’14 uitoefenen van aandacht voor en reflectie
op wat er buiten, onder en voorbij de rede-gestuurde taal gebeurt.

Intermezzo

Waar het om gaat: (als ze mij vragen of willen weten waar het mij om gaat, wat de
bedoeling is, hoe het in vredesnaam in elkaar steekt) - dat het dan altijd om meer gaat dan ik
kan uitleggen, méér dan er wordt gezegd, geschreven, bediscussieerd, afgesproken,
verweten, beschuldigd, geantwoord, verdedigd - dat kan allemaal niet ad hoc duidelijk
worden of in zicht komen bij betrokkenen, niet tot wederzijds genoegen en belang
afgestemd, maar zou misschien via reflectie, (her)schrijven, naderhand in de verwerking, in
de ‘Durcharbeitung’ alsnog kunnen worden gevat en verwoord, als verwerking van wat er
allemaal (mee)speelde of alsnog meespeelt - verwerkingsproces van achterstallige rede, die
altijd achterloopt bij wat er gebeurt, wat er allemaal doorkomt bij betrokkenen. Wie is bereid
om de ‘trage vragen’ te stellen en uit te houden als een levenshouding?

Deze verwerking kost doorgaans te veel tijd en geduld, en moet dus wijken voor pronte,
snelle keuzes, bepalingen, verwoordingen - de illusies van slagvaardigheid die tenslotte
stollen in geijkte patronen, systemen en protocollen die vaak echter niet genoeg geaard zijn
want te snel in de grond gestoken. De innerlijke oriëntatie op wat er zich voordoet beweegt
zich binnen een spectrum van gradueel verschillende intensiteiten en (sociale) competenties
van ervaringsverwerking. Langs de assen van die gradaties laat zich onderscheiden hoe
mensen te snel, te langzaam of hoegenaamd helemaal niet ‘adequaat reageren’, hetgeen in
hoge mate sociaal genormeerd is. Voor een meer relationele oriëntatie ligt langs
vergelijkbare gradaties van intensiteit en competenties de eeuwenoude uitdaging van de
deliberatieve democratie, tegenover het schielijk of lijdzaam overlaten van beslissingen en
keuzes aan anderen in een (autoritaire) hiërarchie.



6

Postmoderne kritiek op de grote verhalen van de moderniteit blijft zelf binnen de taal

Een terugblik op mijn dissertatie in de vorm van een bijdrage aan een cahier over normatieve
professionalisering was voor mij nog niet zo eenvoudig: kritische postmoderne filosofie en
normatieve professionalisering vloeien niet vanzelfsprekend in elkaar over. Lyotard was de
meest radicale postmoderne filosoof en mijn proefschrift was geschreven in termen van zijn
discours. De postmoderne kritiek15 van de late 20e eeuw lijkt in de 21e eeuw deels te zijn
verschoven of zich te hebben ‘íngekeerd’ naar een zelf-kritiek van en op ‘laatmoderniteit’, en
dan zonder de illusie dat zich daadwerkelijk een substantiële transitie zou hebben voltrokken
van moderniteit naar postmoderniteit.16 De pijlen van kritische reflectie op laat-moderniteit
zijn daarbij in mindere mate gericht op de inmiddels vervlogen grandeur en grote verhalen
van het modernisme. Die grote verhalen met hun aspiraties van rechtvaardigheid voor allen
en onbeperkte groei zijn inmiddels wereldwijd (maar helaas nog lang niet overal) onder
verdenking komen te staan. Waar we volgens sommige critici van de laatmoderniteit
tegenwoordig vooral naar moeten kijken zijn niet zozeer de expliciete grote ideologieën van
vooruitgang, als veeleer impliciete frames zoals die doorwerken naar individuen in hun
specifieke praktijken van leven en werk: aannames, oogmerken en belangen zoals die hun
voornaamste werkingen buiten, onder of naast de taal lijken te hebben, werkingen van
macht en van het politieke.17

De postmoderne kritiek uit de laatste decennia van de 20e eeuw heeft veel onrecht en
misstanden die teweeg werden gebracht door grote verhalen en ideologieën, haarscherp in
het vizier gekregen. Het postmoderne pleidooi voor micrologiën en lokale narratieven, en
het omarmen van pluraliteit en heterogeniteit hebben die onrecht en strijdigheid echter
geenszins uit de wereld geholpen. Ideologieën zoals het neoliberalisme zijn er nog steeds, en
zelfs in mijn ogen typisch post-moderne denkers als een George Monbiot pleiten voor ‘een
nieuw, beter,groot verhaal’. Hoewel men zou kunnen denken dat mensen uiteindelijk niet
zonder de horizonten van grote dan wel kleinere verhalen kunnen, ben ik zo vrij dergelijke
opties te betwijfelen, en wel om de ‘paralogische’ reden die ik in dit artikel probeer te
belichten: onze bakens en onze vergezichten krijgen niet alleen gestalte via taal en talige
ratio.

Planeet Taal

Lyotards focus op het onrecht van de différend als strijdigheid (wie daaraan lijdt en wat
daardoor wordt geschaad) blijft hoe dan ook onverminderd actueel en urgent, zelfs méér
dan ooit actueel en urgent. Ongeveer zoals Levinas ooit schreef dat mensen elkaar in een
wereld zonder God eindeloos en eeuwig blijven beschuldigen, lijden we nu oeverloos aan
tsunami’s van vrijelijk te uiten ‘meningen’. Alleen gaat het dan volgens mij minder om een
crisis van de presentatie (van onrecht en strijdigheid) dan om een wereldwijde fixatie op
logos als bepalend bindmiddel van het menselijke bestaan, niet alleen als noodzakelijke,
onontbeerlijke zingeving, maar ook als omsluitende zijnsvorm: je bent wat je denkt en zegt te
zijn en te doen, je valt samen met het woord en de Idee.... en het onvermijdelijke onrecht en
lijden die voortkomen uit het (talige) geweld dat daarmee gepaard gaat - daar kan je alleen
toeschouwer van zijn, want op afstand zijn er alleen woorden en digitale, logocentrisch
geordende beelden.18 Logocentrisme betekent immers: de logos centraal stellen, niet het
lijfelijke ervaren van het leven op onze planeet zowel in meest ruime als in meest nabije zin.

De zelfkritiek die ik eerder noemde als een kernthema zowel bij Lyotard als in mijn
proefschrift krijgt in dit licht een specifieker contour. Een ‘zelfkritiek van de kritiek’ mag



7

steeds de nodige prioriteit hebben, maar dan in de zin dat inderdaad iedere kritiek, wanneer
zij louter binnen de taal blijft, de realiteit van geleefde existentie, doen en laten, in principe
tevens geweld aan kan doen. Iets te doen of te laten, een lichamelijk verschil te maken, zich
daadwerkelijk verhouden tot existentiële materialiteit en geleefde werkelijkheid buiten en
naast de logos - dáár gaat paralogie over, met haar kritiek op logos.

Maar het is natuurlijk allemaal veel complexer, het zou flagrant versimpelend zijn om
bijvoorbeeld ‘doeners’ boven ‘denkers’ en ‘praters’ te waarderen. Zonder logos is er om te
beginnen helemaal niet (samen) te leven zoals we dat al millennia in toenemende mate
gewend zijn te doen, maar anderzijds is zij ook niet alom werkzaam en bepalend, zoals
Lyotard ook op een andere manier heeft proberen zichtbaar te maken in zijn ‘libidinale’
werken uit de zeventiger jaren (Lyotard 1971, 1973).19

Ik pleit daarom voor een herwaardering van enkele noties en uitgangspunten uit Lyotard’s
vroegere werken Discours, figure en Economie Libidinale. Omdat ze wijzen naar existentiële
spanningsvelden die niet hoofdzakelijk en in primaire instantie gereguleerd worden door de
logos, en aldus meer inhoud kunnen geven aan ‘paralogische reflectie’. Paralogische reflectie
niet alleen in praktijken van geestelijke begeleiding waar ik mij in mijn artikel uit 2015 op
concentreerde, maar ook in andere praktijken waarin die spanningsvelden zich doen gelden,
zoals de GGZ, de ouderenzorg, en het sociale domein. In aansluiting daarbij werk ik in de
volgende paragrafen de relatie tussen paralogische reflectie en libidinale registers en
oriëntaties verder uit.

Paralogische reflectie vanuit ‘libidinale’ registers

Ik ben reflectie gaan beschouwen als een multi-gelaagde werkzaamheid die al begint op
meest primaire lichamelijke niveaus, en dan geleidelijk complexer wordt tot en met het
‘reflectieve oordeel’, zoals Kant dat noemt, het ‘vrije’ nog ongebonden oordeel dat wikt en
weegt en de weg probeert te wijzen tussen en naar de diverse gereguleerde oordeelsvormen
van de rede.

Dat zijn de oordeelsvormen zoals die beslissen over wat waar en onwaar is, goed of slecht,
aangenaam voor de zinnen en het lichaam of niet, raadzaam of juist niet, en alle afgeleiden
daarvan. Kunneman lijkt de term paralogie in te zetten om daarmee pre-talige, méér
lichamelijke registers van bevatten en gewaarworden te benoemen, die werkzaam zijn vanaf
de allervroegste levensvormen: waarnemen en kunnen onderscheiden van wat zich
voordoet als gunstig of ongunstig, elementaire bevindingen van ‘goed’ en ‘kwaad’.20 Pas met
de talige rede, de logos, doet het systematisch-logische oordeel zijn intrede, en ontwikkelen
zich cognitieve schema’s en categorieën waarmee wat zich voordoet meer in zijn
complexiteit ‘begrepen’ zou kunnen worden.

Wat Kunneman paralogie noemt reeds bij zeer eenvoudige levensvormen, dáár begint voor
mij ook paralogie, die verderop in de biolotische ontwikkelingen terecht komt in
spanningsvelden met de logos, waarbij bepaalde kenmerken van sensibiliteit echter steeds
door alle evoluties heen recht overeind en werkzaam blijven, tot en met de niveaus, of liever
gezegd complexere systemen, waarin wij ons nu bewegen. Volop werkzaam zijn bij ons
mensen ook nog steeds de gemoedsbewegingen die Lyotard ‘libidinaal’ noemt. Die libidinale
gemoedsbewegingen hebben voor een deel het karakter van primaire lichamelijke
‘afwegingen’ die toch neerkomen op een oordelen, het maken van een keuze. Ze hebben
ook direct te maken met de werkingen van macht, zoals Foucault dat begreep, en tot op
zekere hoogte ook met wat Girard aanvankelijk verstond onder ‘mimesis’.



8

Macht in libidinale economie werkt ook para-logisch, buiten de taal om

Macht volgens Foucault is een ‘dispositief’ dat ik beschouw als een van de belangrijkste
condities die relationaliteit, betrekkingen, überhaupt mogelijk maken. Namelijk dat actoren
met hun gedrag, en wellicht reeds met hun lichamelijke aanwezigheid, het gedrag van
andere actoren beïnvloeden en kunnen veranderen, zij het als potentialiteit, niet als oorzaak:
de veranderingen waar het om gaat komen zonder dwang en tegelijk vaak onwillekeurig tot
stand, anders is er sprake van geweld of inderdaad causale kracht, zoals zwaartekracht,
fysieke kracht, gewicht, enzovoort.

Ik ben zeer geneigd deze machtswerkingen ook te beschouwen als reflecties, reacties, maar
dan zoals Foucault benadrukt, niet bewust redegeleid, hoewel ook niet puur mechanisch,
zoals een spiegel reflecteert. Het is niet de ratio of de redenerende logos die hier verkiest op
een bepaalde wijze te reageren, of op zich in te laten werken, maar een faculteit of
dispositief die meer lichamelijk is, pre-cognitief. Dit meer lichamelijke ‘wikken en wegen om
zus of zo te doen’ wordt in de freudiaanse traditie aangestuurd door het libido, een
verlangen waarvan de werking en de richting tot op zekere hoogte gekanaliseerd gezien
kunnen worden door een libidinale economie.21

Deze ‘economie’ oriënteert zich bij voorkeur ‘zelfzuchtig’ aan bepaalde minima en maxima
van lust versus onlust, oneindigheid en begrenzing, controle en tomeloosheid, volledige
vervulling en manifestatie versus onderworpen zelfnietiging, verbinding versus afzondering
en isolatie. Dit is een niet uitputtende opsomming van voorbeelden die we vinden bij tal van
auteurs met name in de psycho-analytische traditie22, maar ook bij Lyotard, in de teksten uit
zijn libidinale periode. In deze libidinale sferen is een primaire reflectie werkzaam, die ook
wordt genoemd bij Kant en in mijn artikel uit 2015 als allereerste toetssteen van rede en
cognitie, maar die ook veel breder kan worden gezien als libidinale oriëntatie. Gedrag in
sociale contexten, respons hoe zich te gedragen in relatie tot anderen, langs patronen van
reflectie en reactie op hoe anderen zich gedragen, in constellaties van macht en invloed -
oriëntatie hierop gaat overwegend vooraf aan de bewuste ratio.23

Libidinale oriëntatie is een draagvlak voor paralogische reflectie

De libidinale oriëntatie in een ‘economie’ waarin het affectieve steeds wordt gewikt en
gewogen, beschouw ik als een draagvlak voor paralogische reflectie in primaire vorm.
Lyotard spreekt hier over het ‘denkende vlees’. Ik zou liever zeggen: het denkende lichaam
dat steeds zoekt naar een bepaalde ‘veilige’ balans tussen uitersten. Zonder ooit vooraf te
kunnen rekenen op voorspelbaar resultaat, omdat zoveel zich afspeelt en gebeurt buiten de
reikwijdte van het directe gewaarworden, zowel in als buiten het eigen lichaam, bij anderen,
eerder al, nu en later. In deze lichamelijke, primaire fase van oriëntatie hebben we sowieso
te maken met een staat van ‘dissensus’, waarin – soms vergeefs - naar afstemming wordt
gezocht, gewikt en gewogen ten aanzien van allerlei vaak strijdige impulsen en indrukken.
Maar ook in deze primaire ‘libidinale’ fase co-existeren we in een sociale relationaliteit,
kunnen we alleen bestaan door betrokken te zijn op andere lichamen: ex-isteren betekent
letterlijk uit-staan naar buiten toe24 in wat oorspronkelijk steeds een dissensus communis is
van tasten, wikken en wegen.25



9

Figure matrix in professioneel werk

Figure-image, figure-forme en figure-matrix: drie manifestaties van het paralogische
libidinale bij Lyotard. Heel veel kennis en kunde, ambachtelijkheid en expertise op alle
mogelijke terreinen, ontwikkelen zich niet alleen via taal en begrippen, maar ook via non-
verbale overdracht, oefening en herhaling die kunst baren enzovoorts.

Figure-matrix is de complexiteit van een individuele of gezelschappelijke signatuur zoals die
tot uitdrukking komt in een werk, techniek of creatie, zonder dat die sluitend te beschrijven
of vast te leggen is in een protocol of algoritme, en zonder dat de ontwikkelingsgeschiedenis
ervan is te verklaren of analyseren in logische componenten. Het heet bij Lyotard figure-
matrix omdat veel vooruitgang of verandering volgens hem voortkomen uit het open staan
en toelaten van het para-logische, zeg ook maar on-logische, niet voor de hand liggende,
buiten-gewone. Dat wordt vaak in eerste instantie gezien als verstoring, inbreuk, vergissing
of zelfs onrechtmatig, kwalijk, laakbaar, weg ermee. Figure-image is in die zin een verstorend
beeld, figure-forme een ‘gestoorde’, nieuwe manier van kijken, en figure-matrix dus de
neerslag van beide in een nieuw werk of werkwijze. De verstoringen van figure-image en
figure-forme kunnen zodoende als het ware hun horizon hebben in een creatieve dissensus
communis: juist door het niet eens te hoeven zijn kunnen nieuwe wegen worden ingeslagen,
ook die van uitdrukking geven aan wat nog niet begrepen of verstaan kon worden.

Moraliteiten via macht en libidinale economie

Veel doen en laten, welk gedrag tenslotte wordt vertoond, welke keuzes gemaakt, wat men
zegt of niet zegt, dat komt ‘onder enige druk’ vaak allemaal niet voort uit een samenhang
van expliciet beleden normen en waarden, of rationele overwegingen, maar veeleer uit een
‘compost’ van dieper gelaagde minder bewuste overtuigingen en motieven die zich in een
cultuur en in een levensloop hebben vastgehecht, náást de eerder genoemde ‘libidinale’
drijfveren die gericht zijn op een dragelijke balans tussen positieve en negatieve
gemoedstoestanden - hoe dan ook, allemaal incentieven die zich bijna onwillekeurig
doorzetten perse niet volgens een rede-gestuurd scenario onder regie van een subject ‘in
control’.

Als belangrijk voorbeeld verwijs ik naar de patriarchale moraliteit zoals die volgens Carol
Gilligan het gedrag en de zienswijzen van zowel Republikeinen en Democraten in de USA nog
steeds aanstuurt. Iemand reageerde via LinkedIn op mijn recensies (Brons, 2020a & 2020b)
van Gilligan’s laatste boeken (Gilligan en Richards 2018 & Gilligan en Snider 2018a) dat hij
zeker moest geloven dat het patriarchaat een soort samenzwering is. Hij zal misschien ook
denken dat de klimaatcrisis neerkomt op een samenzwering, en dat alles wat we doen en
verkiezen voorkomt uit redegeleide, bewuste overwegingen. Gilligan, Snider en Richards
analyseren en beschrijven evenwel morele gedragsdispositieven: wat ik in mijn betoog hier
paralogische werkingen noem van ‘macht’ of ‘beheersing’ zoals Foucault die bedoelde.
Drijfveren waardoor levenshouding en gedrag vaak ongemerkt en onbewust worden
gestuurd naar vormen van ‘risicomijdende controle over het eigen leven en relaties met
anderen’. Deze op het ‘autonome individu’ gecentreerde morele gedragsdispositieven
maken volgens Gilligan zelfs deel uit van een paradigma met zowel epistemologische als
ontologische en ethische omgrenzingen.26 Dit patriarchale paradigma staat dan niet
tegenover een ‘matriarchale’ tegenhanger, maar volgens Gilligan diametraal tegenover
condities die nodig zijn voor democratische vormen van samenleven. Het voert nu te ver om



10

hier nader in te gaan op de nauwe samenhang tussen wat Gilligan verstaat onder
patriarchaat en het neoliberalisme – een samenhang die in mijn optiek vooral ‘werkt’ niet
alleen vaak zonder dat wij ons hiervan bewust zijn, maar als zodanig buiten, naast of
verborgen in de taal: paralogisch, volgens de principes van een libidinale, lichamelijke
economie.27

Paralogie, normatieve professionalisering en Musework

Musework28 lijkt als experimentele praktijken-cluster van normatieve professionals
paralogisch te werk te gaan, namelijk uitgaan van het experiment, de ingeving, in de bedding
van gedeeld vakmanschap, met andere woorden in de libidinale frames van Lyotard. Vanuit
de overtuiging dat het waarde- en vreugdevolle in samenwerken niet huist in de logos, maar
zich daar voorbij ergens schuil houdt en desondanks binnen bereik kan komen, of ons
overvalt, verrast en nog veel belangrijker: ons meestal op de proef stelt - we zijn namelijk
meestal bezig met redelijkerwijze in control proberen te blijven van zowel de logische
samenhangen als onze gemoedstoestanden, mate van welbevinden, waarbij de controle
over het laatste al nooit rationeel kan zijn, want te maken heeft met de libidinale paralogie
van het bestaan. De bronnen van welbevinden en ongenoegen, vreugde en pijn, laten zich
niet redelijkerwijze begrijpen en sturen, maar alleen doorleven, uithouden, in de zin van
Nancy dat je er met je lichaam en alles wat daarmee verbonden is naar moet uit-staan,
existeren is uit-staan.

Paralogie in praktijken van samenwerken zal deels ook bestaan in dat uithouden, niet alleen
persoonlijk, maar vooral ook relationeel, vanuit het gedeelde besef dat waar het op
aankomt, pertinent niet alleen langs de lijnen van de logos vlot kan worden getrokken.

Nawoord: het logocentrisme van de filosofische tekst, maar vooral dat van mijzelf

Wat wil ik met mijn schrijven? De voice dialogue coach vraagt het wel vijf keer. Haar kan ik
daarover ter plekke geen direct antwoord geven, maar naderhand, weer ‘in second thought’,
geef ik het antwoord aan mezelf, thuis. Ik schrijf mijn kritiek op de logos omdat ik juist met
mijn filosofische schrijven controle en beschutting zoek, en compensatie en rehabilitatie voor
niet overweg kunnen met de turbulentte verhoudingen tussen logos en paralogos in de
leefwereld. Door er kritisch over te schrijven denk ik daar van afstand te kunnen nemen.
Maar: schrijven is voor mij ook een bron van bezieling of is het een manier om die bezieling
vast te houden? Ik zette me vanaf mijn vijfde al tot schrijven als ik ergens door geraakt,
geïntrigeerd werd. Daarom is het niet verwonderlijk, dat de coach pleit voor een manier van
schrijven waarin het plezier en de inspiratie ervan centraal moeten blijven staan, niet de
afronding en verantwoording ten overstaan van een discours, een discipline, een traditie, een
beoordelende en kwalificerende ander.
Toch heeft het schrijven ook een andere bedoeling: communiceren, delen van ervaringen en
gedachten – dat is voor mij ook altijd zo geweest. Maar het ontaardt vaak in de vrees voor
beoordeling, en hang naar erkenning, hoewel dat laatste zeker onontbeerlijk is, maar de
behoefte om het te kunnen controleren en anticiperen niet
…ook mijn schrijven ontaardt dus makkelijk in willen controleren, garanderen, begrenzen,
afstand nemen, ontzielen, logos separeren van gevoel, zelf van anderen, lichaam
geneutraliseerd, enzovoorts, terwijl het mij inhoudelijk juist om de kritiek op al die
strategieën gaat. Om nog eenmaal aan te sluiten bij Lyotard: het paralogische geeft dan
eindeloos te denken.



11

2E Nawoord: mijn dank gaat uit naar Harry Kunneman, voor zijn belangrijke commentaren en
suggesties vooral bij het laatste deel van mijn artikel.

Noten

1 Paralogie wordt in de psychiatrie gedefinieerd als ‘denkstoornis’, ‘het geven van een
antwoord dat geen verband heeft met de gestelde vraag’. Lyotard geeft dat begrip een veel
bredere strekking in zijn invloedrijke boek La condition postmoderne (1979). Zie verder
hieronder.

2 Zie de bijdrage van Jan Nap over belang-stelling in dit cahier. Belang-stelling is bij Nap
volgens mij zowel moreel als mogelijk creatief.

3 Niet-alleen en meer-dan menselijk zoals in de ecologische kritiek, zie bijvoorbeeld Brons
2019 https://ethicsofcare.org/reframing-care-reading-maria-puig-de-la-bellacasa-matters-
of-care-speculative-ethics-in-more-than-human-worlds/

4 Een différend definieerde Lyotard in eerste instantie als strijdigheid tussen twee zinsordes
van vertoog die niet op elkaar kunnen aansluiten, zoals bijvoorbeeld wetenschap en zorg.
Wetenschap en zorg hebben hun eigen doelstellingen (finaliteiten), zodanig, dat een
uitspraak van het ene discours soms niet zinvol is voor het andere. Het komt er bij différends
op neer, dat iets gezegd wordt of wil worden, wat niet kan aansluiten bij het voorafgaande -
dat is ook de oorspronkelijke betekenis van paralogie.

5 Zie bijvoorbeeld Kunneman 2017 en Cilliers 1998.

6 Mijn filosofische onderzoeksvraag in de jaren tachtig was of en hoe de postmodernen
afscheid hadden genomen van het transcendente, van ideeën die niet objectief kunnen
worden getoetst. In het kader van mijn promotie onderzoek bracht de studie van het denken
van J.-F. Lyotard, een van de meest radicale ‘postmodernen’, mij tot het inzicht dat het
sprakeloze mijn kernthema moest zijn. Niet in de kentheoretische zin van Wittgenstein:
‘waarover men niet kan spreken moet men zwijgen’, maar in de ethische betekenis van:
ervaringen niet kunnen articuleren of verstaan die er toch toe doen. Dat kunnen
bijvoorbeeld sublieme ervaringen zijn, zoals in kunst, in natuurervaringen of in de liefde,
maar vooral ook wat Lyotard noemt différends, strijdigheden, geen uiting kunnen geven aan
ondervonden onrechtvaardigheid. Taal, ruimer: de logos, schiet dan vooralsnog tekort.

7 Kwartiermaken zoals uitgewerkt door Doortje Kal, agendeert en articuleert bijvoorbeeld
strijdigheden tussen maatschappij en mensen met een handicap, maar heeft daarnaast ook
zelf te maken met strijdigheid tussen haar benadering en wetenschappelijk onderzoek in het
teken van empirische evidentie. Kwartiermaken en ‘evidence based’ wetenschap zijn
discoursen met doelstellingen die strijdig kunnen zijn, en elkaar derhalve soms niet meer
(willen of kunnen) verstaan. Zie ook de bijdrage van Doortje Kal elders in dit cahier.

8 Henk Oosterling gebruikt de term paralogie in zijn dissertatie 1996, als onderdeel van zijn
thema over de aporie, en Harry Kunneman lijkt paralogie de laatste jaren een belangrijke
betekenis te geven in zijn ‘biotische’ denken, en dan vooral in het bredere kader van een
diepgaande kritiek op antropocentrisme. Zie verderop in mijn bijdrage hier.

9 Paralogisch zijn niet de verstoringen en breuken van de logos an sich, als wel de noties en
begrippen die de reflectie er aan toekent; vandaar para-logische reflectie, en para-logos. Zie
voor figure het laatste gedeelte van mijn artikel.



12

10 Waardenwerk nr. 61 https://www.waardenwerkdigitaal.nl/p/na-denken-over-de-ziel/5385

11 Zoals bijvoorbeeld wetenschap haar zinnen over waarheid naadloos kan laten volgen door
zinnen over wat ‘dus’ goed is, of economie welzijn laat volgen uit welstand, of zorg op haar
beurt welzijn weer herleidt uit gezondheid.

12 Lyotard wil met zijn phrase-filosofie aangeven dat het (nog)-niet-talige voortdurend tussen
de zinnen (phrasen) gebeurt zonder garantie aan het woord te komen in een ‘eigen zin‘,
omdat de logocentrische zinsregimes systematisch eerder aan het woord komen, het woord
nemen, in de stoelendans van de zinnen.

13 Met betrekking tot de ‘kritiek van de kritiek’ wil ik de onlangs zo droevig veel te vroeg
overleden Frans Vosman niet ongenoemd laten. De afgelopen paar jaar dat ik met hem
mocht samenwerken in de redactie van de website ethicsofcare.org, heb ik niet eens ten
volle beseft hoe dicht ik van huis uit bij zijn ‘kritiek van de kritiek’ stond. Met die voor hem
kenmerkende invalshoek heeft hij overigens in de zorgethiek en daarbuiten meer
tegenstanders dan vrienden (’fellow travellers’) gemaakt - voor mij nu een drijfveer om
alsnog na te gaan, in hoeverre zijn benadering een relevante voortzetting of tenminste
eerbetuiging zou kunnen krijgen vanuit wat ik wil gaan uitwerken als ‘radicale paralogie’. Zie
https://ethicsofcare.org/the-disenchantment-of-care-ethics-a-critical-cartography/ en
https://ethicsofcare.org/the-necessity-of-critique-of-the-critique/

14 Passibiliteit is de modus van het aandachtige uithouden van de spanning tussen ervaring
en oordeel, en het zo lang mogelijk uitstellen van dat oordeel. Passibel is ‘tussen’ actief en
passief proberen te blijven.

15 Kritiek op het moderne geloof in grote verhalen en vooruitgang op alle fronten, vanuit een
superieur subject en mensbeeld. Het postmodernisme zou dat aan de kaak hebben gesteld,
en geopponeerd met remedies en alternatieven.

16 Zie A. Giddens, U. Beck en recent o.a. Andreas Reckwitz (Reckwitz 2017)

17 ‘Het politieke’ in de betekenis zoals met name Ernesto Laclau, Chantal Mouffe, Pierre
Bourdieu en bij ons Frans Vosman die eraan hebben gegeven.

18 De logos van het beeld volgt in onze marktgestuurde cultuur doorgaans ongeveer dezelfde
regels en principes als die van de logos van het woord; zie hier even verderop over de
libidinale werken van Lyotard.

19 Onder anderen Geoffrey Bennington heeft aangevoerd, dat Lyotard voor zijn kritiek op de
logos altijd een transcendentaal kader nodig heeft, eerst dat van figure en libido, daarna dat
van de phrase-filosofie en de différend. Met de laatste kon hij onrecht teweeg gebracht door
de logos aan de kaak stellen, met de libidinale economie kon dat nog niet zozeer, maar was
het wel mogelijk te beargumenteren dat logos maar een beperkt deel van gedrag en
gebeuren kan aansturen.

20 Zie zijn collegereeks over ‘een nieuwe menswetenschap’, die Kunneman in 2018 en 2019
heeft gegeven, te vinden op: www.kunneman.org

21 Zie Lyotard 1973 waarin hij dit begrip door het hele boek heen uitwerkt.

22 In de relationele psychoanalyse van met name Jessica Benjamin wordt het klassieke
Freudiaanse libido sterk verwikkeld gezien met verlangens en drijfveren die betrekking

https://ethicsofcare.org/the-disenchantment-of-care-ethics-a-critical-cartography/""""""


13

hebben op het contact met anderen, zie ook Donald Winnicott, Stephen Mitchell en Michael
Eigen voor diverse dimensies hiervan.

23 Ontwikkelingen in neurologie, met name neuro-biologie en neuro-psychologie deze eeuw
wijzen ook in deze richting van niet-talige en proto-cognitieve oriëntatie van de individu in
constellaties van sociale machtsverhoudingen.

24 Nancy’s ex-istentie: Jean-Luc Nancy biedt mij uitkomst met zijn prioritering van het
lichaam boven de geest: met onze lichamen staan we uit naar onze co-ex-istentie in natuur
en planeet, en als we denken dat alleen met onze van logos vervulde geest te doen dan zijn
we bij voorbaat gedoemd als soort.

25 Mijn artikel uit 2015 geeft een samenvatting van enkele hoofdstukken uit mijn dissertatie
over Lyotard’s lezing van Kant. Hoe uit de primaire, nog libidinaire reflectie van het affect,
het secundaire oordelen voortkomt, wat Kant noemt het reflectieve oordeel, dat wikt en
weegt welke oordeelsvorm, welk discours van toepassing moet zijn op wat zich voordoet -
en dat zelfs de taal- en redevormen zoals wij die nu gebruiken oorspronkelijk alle zijn
voortgekomen uit dat secundaire reflectieve oordelen, niet als een ontwikkeling van het
individuele subject, maar altijd in een sociaal ingebedde relationaliteit, een dissensus
communis van tasten, wikken en wegen.

26 Gilligan betoogt in haar laatste boeken uitvoerig, dat het patriarchaat neerkomt op een
paradigma, dat niet alleen moreel, maar ook kentheoretisch en zelfs ontologisch een
discussie of gedachtewisseling tussen bijvoorbeeld feministische democraten en
Trumpianen, of tussen de Taliban en het Westen zo goed als onmogelijk maakt.

27 Zie verder Brons 2020a en 2020b en een vervolg artikel over paralogie, patriarchaat en
neoliberalisme in Waardenwerk 90-91 (december 2022)

28 https://www.musework.nl/

Literatuur

Bennington, G. (1988) Lyotard: Writing the event, New York: Columbia University Press.

Brons, Richard (1997) J.F. Lyotard: Filosofie tussen Openbaarheid en Sprakeloosheid, diss.
UvH/NWO 1997 reprint in voorbereiding.

– (2014) Waardenwerk voor de strijdigheid van het bestaan in: Waardenwerk nr. 57.

– (2015) Na-denken over de ziel, in Waardenwerk nr. 61.

- (2017) Van talige strijdigheid naar reflectieve erkenning, in Waardenwerk nr. 70-71.

- (2019) Reframing care – reading María Puig de la Bellacasa ‘Matters of care speculative
ethics in more than human worlds’ https://ethicsofcare.org/reframing-care-reading-maria-
puig-de-la-bellacasa-matters-of-care-speculative-ethics-in-more-than-human-worlds/

- (2020a) Gilligan’s ‘andere stem’ van democratie contra het patriarchaat à la Trump, in:
Waardenwerk nr. 82-83.

- (2020b) recensie Gilligan 2018 & 2018a in: https://ethicsofcare.org/in-a-different-voice-act-
two/

- (2022) Waardenwerk, strijdigheid en paralogie in Waardenwerk nr 90-91

https://ethicsofcare.org/in-a-different-voice-act-two/
https://ethicsofcare.org/in-a-different-voice-act-two/


14

Cilliers, Paul (1998) Complexity and postmodernism, understanding complex systems,
Londen, New York: Routledge.

Foucault, Michel (1983) ‘The Subject and Power’ In Beyond Structuralism and Hermeneutics
The University of Chicago Press.

Gilligan, Carol and David A. J. Richards (2018) Darkness Now Visible, Patriarchy’s Resurgence
and Feminist Resistance (Cambridge University Press, Cambridge 2018.

Gilligan, Carol (2018a) en Naomi Snider, Why Does Patriarchy Persist? (Polity Press, 2018)

Kal, Doortje (2001, 2012) Kwartiermaken: werken aan ruimte voor mensen met een
psychiatrische achtergrond, Amsterdam: Boom.

Kant, I. (2009) Kritiek van het Oordeelsvermogen, vert. Veenbaas en Visser, Boom.

Kunneman, Harry (2017) Amor complexitatis: Bouwstenen voor een kritisch humanisme -
deel 2. Amsterdam: SWP.

Lyotard, J.F. (1971) Discours, figure, Parijs: Klincksieck.

Lyotard, J.F. (1973) Economie libidinale, Parijs: Minuit.

Lyotard, J.F. (1979) La condition postmoderne: Rapport sur le savoir, Parijs: Minuit. Vert. ‘Het
postmoderne weten’, Kok Agora, 1987.

Lyotard, J.F. (1983) Le Différend Minuit 1983 vert. Engels ‘The Différend: Phrases in dispute´,
Manchester U.P. 1988. Vert. Duits ‘Der Widerstreit’ Fink Verlag 1987.

Lyotard, J.F. (1986)’L’Inarticulé, ou le différend meme’ in Figures en conflits rhétoriques, ed.
Lempereur en Meyer, Brussel 1990 maar ook als ‘La phrase-affect: D’un supplement au
Différend’ in: La Misère de la philosophie, Galilée 2000, pg 43-55.

Lyotard, J.F. (1988) L’inhumain, causeries sur le temps, vert: ‘Het Onmenselijke’, Kok Agora,
1992.

Lyotard, J.F. (1991a) Leçons sur l’analytique du sublime Galilée 1991 vert. Engels ‘Lessons on
the analytic of the sublime’, Stanford U.P. 1994.

Lyotard, J.F. (1991b) Lectures d´enfance, Galilée.

Lyotard, J.F. (1993) ‘Anima minima’ in: Moralités postmodernes, Galilée, vert. in
Postmoderne fabels, Kok Agora 1996.

Oosterling, H. (1996) Door schijn bewogen, Kok Agora 1996.

Nancy, Jean-Luc (2014) La communauté désavouée, Parijs, Galilée.

Reckwitz, Andreas (2017) Die Gesellschaft der Singularitaten, Zum Strukturwandel der
Moderne. Berlin: Suhrkamp.


